# إني لأجد يوسد









التجهيز الفني: KARAM ART

الطبعة: الأولييي

سنة الطبع: ١٤٣٩هـ / ٢٠١٨م

الــقاس: ۲۰×۲٤

الناشر: دار الأندلس الجديدة

7.11 / 1.90 رقم الإيداع:

الترقيم الدولى: I.S.B.N

978 - 977-456-532-5











كم أشتاق إلى رؤياك .. وأدعو الله أن يمتعني في الجنة بلقياك لأسمع منك تفاصيل قصتك.. وكيف واجهت أعاصير محنتك كيف انتصر الأمل على الألم.. وتغلّب العفاف على الإسفاف وغمر الإحسان غدرات الإخوان.. واستعلى الإيهان فوق الطغيان واستعلى الإيهان فوق الطغيان كيف كنت الأروع حين كانوا الأسوأ.. علّمني كيف أكون أنت؟ كيف أحيا يوسفيًا:

أصبر وأتقي .. أثبت وأهتدي .. أعفو وفوق الأحقاد أرتقي.

كيف أبني صرح أمتي . . أيها الكريم . .

أنت مدرسة الوحي وجامعة النبوة.. ونحن تلامذتك اليوم

كلنا آذان صاغية وقلوب واعية.. آثارَك نقتفي ..

ومن دروس محنتك نستقي .. وفي جنة الخلد عند الله نلتقي



# مقاطع السورة

المقطع الأول: من ملامح إعجاز القرآن الآيات (١-٣)
المقطع الثاني: رؤيا يوسف عليه السلام الآيات (٤-٥)
المقطع الثالث: خيوط مؤامرة الإخوة الآيات (٧-٢٠)
المقطع الرابع: فتنة امرأة العزيز الآيات (٢١-٤٣)
المقطع الحامس: يوسف خلف القضبان الآيات (٣٠-٢٤)
المقطع الخامس: رؤيا الملك بوابة يوسف إلى المُلك الآيات (٣٤-٣٥)
المقطع السابع: استلام الحكم الآيات (٤٥-٧٥)
المقطع الثامن: لقاء يوسف بإخوته مرة أخرى الآيات (٨٥-٨٨)
المقطع التاسع: اجتماع شمل العائلة الآيات (٩٩-٢٠١)
المقطع العاشر: خلاصة العِبر من أحلى السور الآيات (٢٩-١٠١)







# المقترقين إ-

# الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

لا يزال القصص القرآني مصدر إلهام لكثير من العبر والدروس التي تصلح أن تكون نبراسًا لنا في الطريق، خاصة أن الأحداث تتشابه، وأحوال المسلم اليوم تستدعي استحضار أحوال الأنبياء والمرسلين، وماذا لو كانوا بيننا: كيف كانوا سيتصرفون وماذا كانوا سيفعلون؟

- القصص القرآني ليس لمل الوقت وطلب الإمتاع، بل هو للعبرة والانتفاع؛ ولذا كان القصص القرآن باعثًا للحياة في الأحداث السابقة، يستحضرها عبر آلاف السنين لتكون حاضرة حية بأحداثها وتفاصيلها، وكأنها تقع اليوم أمام عينيك، لم يغير الزمان منها شيئًا، ودقة أحداثها دقة الوحي القرآني، كل حرف منها صدق وحق.
- ومن أحسن القصص التي جاء بها القرآن سورة يوسف، وهي موضوع هذا الرسالة، وهي مجموع خواطر تتناول كل آية من آيات السورة، بعد أن أوردتها مختصرة في كتابي (جعلناه نورًا)، ثم رأيت أن أغوص في المعاني أكثر، لأستخرج الكنوز والجوهر.
- نزلت سورة يوسف في عام الحزن، وهو عام اشتدت فيه الآلام والأحزان على رسول الله على لوفاة زوجته خديجة وعمه أبي طالب؛ حتى عرف ذلك العام بـ (عام الحزن)، فنزلت هذه السورة لتعلم المسلمين كيف التعامل مع الأحزان التي ترافق الشدائد ومصاعب الحياة. ولذا صارت هذه السورة سلوى لكل مكروب، فقد حُكِي عن ابن عطاء





أنه قال: لا يسمع سورة يوسف محزون إلا استروح إليها، أو استراح إليها. وكيف يتسلل الحزن لمن عاش معانيها، وهي مفتاح الأمل بعد الألم، والجبر بعد الكسر، والفرج بعد الشدة، وذلك التفاؤل يتسلل إلى قلبك في سياق قصصي تشويقي رائع، ينضح بالفوائد والعبر التي تزدحم بها السورة، حتى قال ابن القيم:

«وفي هذه القصة من العبر والفوائد والحكم ما يزيد على الألف فائدة، لعلنا إن وفق الله أن نفردها في مصنف مستقل».

### يقول أحد الكتاب الصحفيين المشهورين:

«في حافظة دروسي المهنية أنني حضرت في كلية الصحافة بجامعة كولومبيا في نيويورك دورة تركزت المحاضرات فيها حول موضوع واحد هو: (الخبر الصحفي وعناصره)، ووقف أحد الحاضرين يومًا في قاعة الدرس يعدد أمام سامعيه ما اعتبره ضروريًّا للخبر المثالي في رأيه، وكان قوله ضمن ما قال:

"إن الخبر المثير هو ذلك الذي يحتوي على أشياء من خمسة عناصر: شيء من الملكية، وشيء من الدين، وشيء من العلاقة بين الرجل

- والعجيب أنا العناصر الخمسة في سورة يوسف، والملكية لأن الأحداث تجري في قصر العزيز وتنتقل إلى قصر الملك.

والدين: حيث نبي الله يوسف بن نبي الله يعقوب.

والعلاقة بين الرجل والمرأة في مراودة امرأة العزيز ليوسف عن نفسه.

وشيء من الجريمة في إلقاء يوسف في البئر، وجريمة مراودته عن نفسه. وشيء من الغموض من أول القصة إلى منتهاها يجعلك في حيرة كيف ستنتهى فصول المؤامرات والمغامرات.











- وليس عجيبًا أن يصل البشر إلى هذه العناصر بعد مئات السنين من الخبرة الصحفية، والتي تحدِّد نوع الخبر الذي يجذب انتباه الناس، لكن من إعجاز القرآن أن تكون هذه العناصر وأكثر منها موجودة في سورة يوسف، وبصورة أعف وأجمل وأكمل وأوضح وأشوق، وفارق بين صياغة البشر والصياغة الإلهية، بين الثرى والثريا.



أسأل الله العظيم أن يجعل هذه الرسالة متعة غامرة في تدبر كتاب الله ، وأن يجعلها مصباحًا منيرًا يضيئ قلوبًا أظلمت من طول المآسي وعمق الجراح، لتحسن الظن بالله وتستمسك بهداه.









# من ملامح إعجاز القرآن ..

الآيات (١.٣)







# ( الر الر السف: ١]:

تحدِّ! ها هي حروف اللغة بين أيديكم، فأتوا بمثل هذا القرآن، أو سورة منه، بل آية واحدة، ولن تستطيعوا.

# ا الله عَلَيْتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ﴿ [يوسف: ١]: ﴿ وَلَكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [يوسف: ١]:

الإشارة بلفظ ﴿ تِلْكَ ﴾ وَما فيه من معنى البُعْد، إشارة إلى عظمة الآيات وعلو مقامها، فليستحضر قلبك التعظيم والتبجيل وأنت تقرأ هذه السورة لتتفاعل معها.

# ا اينتُ ٱلْكِنكِ ٱلْمُبِينِ ﴿ [يوسف: ١]: ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

المراد بالكتاب القرآن، والمبين مشتق من:

- فعل (بان) أي ظهر إعجازه، فالقرآن معجزة، وإعجازه في بلاغته وإخباره بالغيب وغير ذلك من وجوه الإعجاز.
- أو فعل (أبان) أي أظهر. قال الزجاج: «مُبيِّن للحق من الباطل، والحلال من الحرام».

### (٤) ﴿ الْرَ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [يوسف: ١]:

أبان لنا القرآن كل ما نحتاجه في حياتنا حتى أدق التفاصيل. قيل لسلهان الفارسي الله قد علَّمكم نبيُّكم كلَّ شيء حتى الخِراءَة؟ قال: «أجل، لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائِطٍ أو بَوْلٍ، أو أن نستنجي بأقلَّ من ثلاثة أحجار، أو أن نستنجي بأقلَّ من ثلاثة أحجار، أو أن نستنجي برَجِيعِ أو بعظم».

وفي رواية: قال له بعض المشركين - وهم يستَهزِئون به -: "إني أرى صاحبكم يعلِّمكم كلَّ شيء حتى الخِراءة».





# (٥) ﴿ تِلْكَ ءَايِنتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [يوسف: ١]:

افتخر بدينك الذي أظهره الله، ولا تخجل من شعيرة من شعائره، ففخرك الحقيقى في الوقوف تحت لوائه، واقتفاء آثار النبوة.

# (أَ) ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرُءَ الَّا عَرَبِيَّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢]:

أنزل الله القرآن على العرب بلسانهم كي يفهموه ويعقلوه، فعلى كل داعية أن يكلّم الناس بها يفهمون، فيستعمل لغة العصر التي توصل رسالته إليهم بوضوح، فتقوم عليهم الحجة ويتم البلاغ.

### ٧) ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَ انَّا عَرَبِيًّا ﴾ [يوسف: ٢]:

ولأنه نزل بلغتكم أيها العرب، كان أشدَّ في إقامة الحجة عليكم، وأقطع لأعذاركم في عدم العمل به من غير العرب.

### (١) ﴿ نَعَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ [يوسف: ٣]:

ليس القَصص - بالفتح - جمع قِصَّة كما يظن البعض؛ لكن القَصص من قوله: قَصَّ أثره، ويقُصُّه قَصَصًا، واقتصصت الحديث أي رويته على وجهه، فقوله: ﴿أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ أي نخبرك أحسن الخبر، وننبئك أحسن النبأ، ونحدِّثك أحسن الحديث.

# (٩) ﴿ نَحُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ [يوسف: ٣]:

سورة يوسف تقاوم حملات الزيف والتشويه!

في الآية تعريض بقصص التوراة والكتب السابقة المحرَّفة التي حوت كثيرًا من الأباطيل، فقد كان النضر بن الحارث شيطانًا من شياطين قريش، وكان يسافر إلى العراق والشام لكونه تاجرًا، فيتعلم أساطيرهم، فإذا عاد إلى مكة حدَّث الناس بها قائلًا: «بهاذا محمد أحسن حديثًا مني؟». قال ابن هشام: «وهو الذي







قال في ما بلغني: ﴿ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [الأنعام: ٩٣]».

# (ا) ﴿ نَحْنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَخْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ هَنذَا اللهُ هَنذَا اللهُ اللهُ عَلَيْكَ ﴿ اللهِ سَفَ: ٣]:

هل سورة يوسف هي أحسن القصص؟! والجواب: كلا. قال الإمام ابن تيمية:

«يتناولُ كُلَّ ما قَصَّهُ في كِتَابِهِ فهو أحسن مِمَّا لم يَقُصَّه، ليس المراد أَنَّ قِصَّة يوسف أحسن ما قُصَّ في القرآن»؛ ولذا قال: ﴿ مِمَّا أُوْحِينا إليك هذه أُوْحِينا إليك هذه السورة.

# 

لماذا سورة يوسف بالتحديد؟! والجواب: لم تكن قصة يوسف عليه السلام معروفة لدى العرب قبل نزول القرآن إجمالًا ولا تفصيلًا، بخلاف غيرها من قصص الأنبياء التي كان العرب يعرفونها إجمالًا، فجاء القرآن مبينًا قصة يوسف مفصًلًا لها، ورُوي أن اليهود أمروا كفار مكة أن يسألوا النبي على عن السبب الذي أحَلَّ بني إسرائيل بمصر، فنزلت السورة.

# (١٢) ﴿ نَعُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ [يوسف: ٣]:

قال سعد بن أبي وقاص في قول الله عز وجل: ﴿ خَنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾: أنزل الله القرآن على رسول الله عليه، فتلاه عليهم زمانًا، فقالوا: يا رسول الله .. لو قصصت علينا، فأنزل الله: ﴿ الَّر قِلْكَ عَلَيْتُ ٱلْكِنْكِ ٱلْمُبِينِ ﴾





إلى قوله: ﴿ نَحَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾، فتلاها رسول الله .. لو حدَّ ثتنا، فأنزل الله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِئْبًا مُّتَشَدِهًا ﴾. [الزمر: ٢٣]:

# الله ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عِلَمِنَ ٱلْغَلِفِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣]:

والغفلة نوعان: غفلة إعراض، ولا شك أنها مذمومة، وغفلة بمعنى الجهل والذهول عن الشيء، وهذه لا يسلَمُ منها بشر، ولكن الله لم يشأ أن يصف نبيه والمحمل تشريفًا لمقامه. قال العلامة القاسمي: «والتّعبير عن عدم العلم بالغفلة؛ لإجلال قدر النبي والنبي المحمد النبي المحمد المحمد النبي المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد النبي المحمد ا









# المقطع الثاني

# رؤيا يوسف عليه السلام

الآيات (٤٠٥)



. . . . .





### ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَكُو كُبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ ﴾ [يوسف: ٤]:

🤧 جاء في الحديث

أن الرؤيا الصالحة جزء من أربعين جزءًا من النبوة، أو عشرين جزءًا، أو واحد وعشرين جزءًا، في اسر هذا الاختلاف بين الأحاديث؟!

قال ابن عبد البر: «اختلاف الآثار في هذا الباب في عدد أجزاء الرؤيا ليس ذلك عندي اختلاف متضاد متدافع، فعلى قدر اختلاف الناس فيها وصفناه تكون الرؤيا منهم على الأجزاء المختلفة العدد، فمن خلصت نيته في عبادة ربه ويقينه وصدق حديثه، كانت رؤياه أصدق، وإلى النبوة أقرب».

### (١٥) ﴿ قَالَ يَكُنِنَ لَا نَقُصُصْ رُءً يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كُنْدًا﴾[يوسف:٥]:

عن أبي قتادة بن ربعي قال:

سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «الرؤيا من الله، والحلم من الشيطان، فإذا رأى أحدكم شيئًا يكرهه، فلينفث عن يساره ثلاث مرات إذا استيقظ، وليتعوذ بالله من شرها، فإنها لن تضره إن شاء الله الكلم الطيب رقم: ٥٠. قال أبو سلمة: إن كنت لأرى الرؤيا هي أثقل على من الجبل، فلم سمعت بهذا الحديث فما كنت أبالسا.

(17) ﴿ قَالَ يَكُنَّ لَا نَقْصُصْ رُءً يَاكَ عَلَيْ إِخُوتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا﴾[يوسف: ٥]:





صح عن جابر الله عَلَيْة قال:

"إذا رأى أحدكم الرؤيا يكرهها، فليبصق عن يساره ثلاثًا، وليستعذ بالله من الشيطان ثلاثًا، وليتحول عن جنبه الذي كان عليه». صحيح الجامع رقم: ٥٥١

- (۱۷) ﴿قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصُ رُءَ يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ ﴾ [يوسف: ٥]: رؤيا المؤمن تسرُّه ولا تغُرُّه، أي يستبشر بها لكن لا تقعِده عن العمل والأخذ بالأسباب.
  - (١٨) ﴿قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءً يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ ﴾ [يوسف: ٥]: من الحكمة كتمان الأخبار التي هي مظنة الغيرة أو الحسد.
- [9] ﴿قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقَصُصَ رُءً يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ ﴾ [يوسف: ٥]: قال القرطبي: «هذه الآية أصل في ألا نقص الرؤيا على غير شفيق ولا ناصح، ولا على من لا يحسن التأويل فيها».
- ﴿ وَ اَلَ يَنْبُنَى لَا نَقَصُصَ رُءً يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ ﴾ [يوسف: ٥]: «استعينوا على إنجاح الحوائج بالكتمان، فإن كل ذي نعمة محسود». صحيح الجامع رقم: ٩٤٣
- (۱) ﴿ يَنْبُنَى ٓ لَا نَقَصُصَ رُءً يَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا﴾ [يوسف: ٥]:

قال ابن العربي: «هذا يدل على معرفة يعقوب بتأويل الرؤيا؛ لأن نهيه لابنه عن ذكرها، وخوفه على إخوته من الكيد له من أجلها علم بأنها تقتضي ظهوره عليهم وتقدمه فيهم، ولم يبالِ بذلك يعقوب؛ فإن الرجل يود أن يكون ولده خيرًا منه، والأخ لا يود ذلك لأخيه».







# KAKAKAKA

# رَهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَل

تعليل الأحكام ضروري حتى للصغار وذلك للإقناع، وكثير من الأساليب التريوية الخاطئة تعتمد على إصدار الأوامر دون توضيح الأسباب، فتورث العناد والصدام مع الآباء.

في الآية دليل على أنه يباح للمسلم أن يحذِّر أخاه المسلم إذا خاف عليه خطرًا من مُعْتَدٍ يريد به شرَّا، ولا يكون ذلك داخلًا في الغيبة.

# (٤٤) ﴿ يَنْبُنَى لَا نَقَصُصَ رُءً يَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَلَ إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ﴾ [يوسف: ٥]:

لا يغني حذرٌ من قدَر! لم يخبر يوسف إخوته برؤياه، ومع هذا وقع ما قدَّره الله من طريق آخر.





# المقطع الثالث

# خيوط مؤامرة الإخوة

الآيات (٧٠٧)







رَهُ ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ عَ اللَّهُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ [يوسف: ٧]: كلها زادت الأسئلة زاد الفهم، وهذا أفضل بكثير من أسلوب

كلي رادت الاستله راد الفهم، وهذا الفضل بحدير من استوب التلقين، ويؤدي لتوصيل المعلومة بصورة أوضح مع ترسيخها في الأذهان ؛ ولذا قيل لابن عباس: كيف أصبت هذا العلم؟ فقال: لسان سؤُول، وقلب عقول، وقال بعض الحكماء: ليست الإجابة هي التي تنير الدَّرب، بل السؤال.

﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى آبِينَا مِنَّا ﴾ [يوسف: ٨]: مع أن الاهتمام بالصغير أمر فطري وطبيعي. قيل لحكيم: أي أبنائك أحبُّ إليك؟ فقال: «الصغير حتى يكبر؛ والغائب حتى يعود، والمريض حتى يُشفَى»، لكن عمى البصائر أمات الضمائر.

﴾ ﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰٓ أَبِينَا مِنَّا ﴾ [يوسف: ٨]:

### احذروا فرط المحبة!

قال الشيخ عبد الله العلّمي:

واحذر الناس أن يروك مُحِبًّا .. أو حبيبًا واذكر بني يعقوبا ضلَّلوا من أحب وهو أبوهم .. ثم ظلَّمًا شرَّدوا المحبوبا

﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحَنُ عُصْبَةً اللَّهِ اللَّهِ عَصْبَةً إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحَنُ عُصْبَةً إِلَّا أَبَانَا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴾[يوسف: ٨]:

الحسد يُعمي ويصُمَّ! انظر كيف دفعهم الحسد إلى كبائر الذنوب، فكان منهم ثلاث جرائم: استحلّوا قتل يوسف عليه السلام، ووصفوا أباهم وهو النبي المرسل- بوصف لا يليق أبدًا، واستمرؤوا الكذب ليخدعوا أباهم.









### قال ابن الجوزي:

«رأيتُ الناس يذمون الحاسد، ويبالغون، ويقولون: لا يحسد إلا شرير، يعادي نعمة الله، ولا يرضى بقضائه، ويبخل على أخيه المسلم، فنظرت في هذا، فما رأيته كما يقولون.

وذاك أن الإنسان لا يجب أن يرتفع عليه أحد؛ فإذا رأى صديقه قد علا عليه، تأثر هو، ولم يحب أن يرتفع عليه، وودَّ لو لم ينل صديقه ما ينال، أو أن ينال هو ما نال ذاك، لئلا يرتفع عليه، وهذا معجون في الطبع، ولا لوم على ذلك؛ إنها اللوم أن يعمل بمقتضاه من قول أو فعل.

قال الحسن: ليس من ولد آدم أحد إلا وقد خُلِق معه الحسد، فمن لم يجاوز ذلك بقول ولا بفعل، لم يتبعه شيء».

# ﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَصْبَةً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَصْبَةً إِلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّل

ليست الكثرة دائعًا علامة خيرية أو اجتماع على الحق، أحيانًا تكون عكس ذلك.

# اِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [يوسف: ٨]:

قارن بين قولهم و قول يوسف لأبيه: ﴿ يَكَأَبُتِ ﴾ [يوسف: ٤]، لتعرف سر حب يعقوب ليوسف، فلم يكن تفضيله له عن هوى أو جمال شكل، فإن مقام النبوة منزَّه عن كل هذا، لكن لحسن أدبه ورجاحة عقله، وظهور أمارات الاصطفاء والاجتباء عليه.

# الله ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ [يوسف: ٨]:

الهداية هبة ربانية! تربيتهم في بيت من بيوت النبوة، لم تكن









سببًا في هداية قلوبهم وصلاحهم.

الله ﴿ وَنَحَنُ عُصَّبَةً إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ \* ٱقَّنُلُواْ يُوسُفَ أَوِ ٱطْرَحُوهُ أَرْضًا ﴾ [يوسف: ٨-٩]:

القوة والكثرة تورِث صاحبها الغرور، وتغريه بالظُّلم والعدوان.

٣٤) ﴿ ٱقَنُلُواْ يُوسُفَ أَوِ ٱطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعُدِهِ ـ قَوْمًا صَلِحِينَ ﴾[يوسف: ٩]:

انظر كيف خدعهم الشيطان! قال السعدي: «فقدَّموا العزم على التوبة قبل صدور الذنب منهم تسهيلا لفعله، وإزالة لشناعته، وتنشيطًا من بعضهم لبعض».

(٣٥) ﴿ ٱقَّنْكُواْ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٩]:

قد تختلف أحوال الإخوة مع اتحاد الأصل والبيئة، فمع أن كلُّهم أبناء نبي، لكن شتان بين يوسف وإخوته!

(٣) ﴿ اَقَنُالُواْ يُوسُفَ أَوِ الطّرَحُوهُ أَرْضًا ﴾ [يوسف: ٩]:

وظلم ذوي القربي أشدُّ مضاضة..على المرء من وقع الحسام المهنَّد

(٣٧) ﴿ ٱقَّنُـٰلُواْ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٩]:

لا يلزم أن يكون ابن النبي نبيًّا، ولا ابن التقي تقيًّا، قد يطيب الأصل ويفسد الفرع: ﴿ لِّيْسَ عَلَيْكَ هُدَنَّهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾[البقرة: ٢٧٢].

(٣٨) ﴿ ٱقَنْلُواْ يُوسُفَ ﴾ ﴿ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعَدِهِ ـ قَوْمًا صَلِحِينَ ﴾: الازدواجية أسلوب حياة!

يغريك الشيطان بارتكاب الكبائر، ثم يخدِّرك ببعض النوافل! اسفِكْ دم أخيك ثم توضأ للصلاة عليه!





اغصِبْ ماله ثم أطعِم عياله!

كُلِ الرشوة وانهب المال العام ثم حج كل عام!

لا بأس بظلم أخيك ما دامت لك صدقة تحميك!

وقليل الدم تمسحه دمعة ندم!

يا هذا .. إن الله لا يقبل النافلة حتى تؤدّى الفريضة!

# وَ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ لَا نَقَنُكُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيْبَتِ ٱلْجُبِّ الْجُبِّ الْجَبِّ الْجُبِّ الْجَبِّ الْجُبِّ الْجَبِّ الْجَبِّ الْجَبِ

أول صور لطف الله تعالى بيوسف عليه السلام: أن أنطق أحد إخوته برأي كان سبب إنقاذه من القتل، ومع أنه رأي واحد بين الأغلبية، إلا أنهم جميعًا استمعوا إليه وأنفذوا رأيه.

# ﴿ قَالَ قَآبِلُ مِّنْهُمْ لَا نَقَنُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَينبَ ٱلْجُبِّ كَنْتُمُ فَعِلِينَ ﴾ [يوسف: ١٠]: كَلْمَة واحدة جعلها الله سبب إنقاذ يوسف من القتل، فلا تسبه بناه فلا تسبه بكلمة حق تنطق بها، أو نصيحة تُدلي بها، لعلها تكون حجر زاوية في إنقاذ نفس كها كانت مع يوسف.

# (٤١ ﴿ وَأَلْقُوهُ فِي غَيْنِبَ ٱلْجُبِّ ﴾ [يوسف: ١٠]:

التاريخ يتكرر وسيتكرر!

ما الفارق بين تآمر إخوة يوسف، وتآمر قريش على النبي ﷺ في دار الندوة ؟

ما الفارق بين حرمان يوسف من أبيه وداره، وحرمان النبي عليه على الله على الله على الله على الله على الله الله الله إليه؟

ما الفارق بين العصبة التي تآمرت على يوسف، وعصبة اليهود وقبائل العرب الذين تآمروا على النبي عليه ؟







الطريق واحد، والعقبات واحدة، والعاقبة كذلك واحدة: دائمًا للمتقين، وهي بشارة للنبي عَلَيْ وأتباع النبي، فقد نزلت سورة يوسف قبيل الهجرة إلى المدينة، لتبشر للمؤمنين بفتح قريب ونصر عجيب في بلد جديد.

# ﴿ قَالَ إِنِّ لَيَحْزُنُنِي آَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَهُ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْ عَنْهُ عَا عَنْهُ عِنْهُ عَنْهُ عَالِهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنَا عَنْهُ عَنْهُ عَنْ

تعلموا حسن الأدب والتوجيه غير المباشر من يعقوب عليه السلام، فلم يقل: أنتم تحسدون أخاكم وتحقدون عليه، فيتَّهِمهم صراحة بها أرادوا، فهذا مما يرسِّخ العداوة في نفوسهم، لكنه أخبرهم أنه يخاف تقصيرهم (غير المتعمد) في حفظ يوسف.

# ﴿ قَالَ إِنِّى لَيَحْزُنُنِي آَن تَذَهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلْهُ عَنْهُ عِنْهُ عَنْهُ عِنْهُ عَنْهُ عَلَهُ عَنْهُ عَا عَنْهُ عَنَا عُلُوا عُلَاهُ عَنْهُ عَنَا عَلَاهُ عَنْهُ عَلَاهُ عَنْهُ عَ

الحزن يكون على ما فات، والخوف مما يقع في المستقبل، وقد اجتمع الشعوران في قلب يعقوب عليه السلام تجاه يوسف؟ مما يدل على علو مكانة يوسف في قلب أبيه.

# ﴿ قَالَ إِنِّي لَيَحُزُنُنِي ٓ أَن تَذَهَبُواْ بِهِ عِ ﴿ يَوسَف: ١٣]: الابن البار يتقى ما يُحزن أباه!

قال ابن عاشور: «وإنها ذكر يعقوب عليه السلام أن ذهابهم به غدًا يُحِدث به حزنًا مستقبلًا؛ ليصرفهم عن الإلحاح في طلب الخروج به؛ لأن شأن الابن البار أن يتقى ما يحزن أباه».

وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّئْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَنهُ عَنهُ اللهِ ﴿ وَفَا اللهِ المَا المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا





وصدق الشاعر حين قال:

احفظ لسانك أن تقول فتُبتكى .. إنّ البلاء مُوكَّل بالمنطق فإن قال قائل: لقد صدرت هذه الكلمة من يعقوب عليه السلام وهو نبي؟ فالجواب: ليقضي الله أمرًا كان مفعولًا.

# (٤٦) ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ عَوَا جَمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَبَتِ ٱلجُبِّ ﴾ [يوسف: ١٥]: إجماع عجيب وتواطؤ على هذه الجريمة البشعة: القاء طفل في قاع بئر، مع تركه فريسة للموت جوعًا.

(٤٧) ﴿ وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبِئَنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَاذَا وَهُمْ لَا يَشْعُهُونَ ﴾ [يوسف: ١٥]: ليس هذا وحي النبوة، فيوسف لم يبلغ بعد، بل كان غلامًا، لكنه وحي إلهام، وقد يقع مثله للصالحين تثبيتًا من الله، وبشارة للمظلوم بأن الفرج قريب.

### ﴿ وَجَاءُ وَ أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبُكُونَ ﴾ [يوسف: ١٦]: قال القشيري: «تمكين الكذّاب من البكاء سمة خذلان الله تعالى إياه، وفي الخبر: إذا كمل نفاق المرء ملك عينه حتى يبكى ما شاء».

مَّيِّ ﴿ وَجَآءُ وَ أَبَاهُمْ عِشَآءً يَبُكُونَ ﴾ [يوسف: ١٦]:

لا تنخدع بحيل المحتالين! قال الشعبي: كنت جالسًا عند شريح القاضي إذ دخلت عليه امرأة تشتكي زوجها وهو غائب، وتبكي بكاء شديدًا، فقلت: أصلحك الله، ما أراها إلا مظلومة. قال: وما علمك؟ قلت: لبكائها. قال: لا تفعل؛ فإن إخوة يوسف جاءوا أباهم عشاء يبكون، وهم له ظالمون.

﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَو كُنّا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧]: الكاذب متّهم من الكل، حتى من نفسه التي بين جنبيه!







# NAKATAKA I

### (0) ﴿ وَجَاءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ عِبِدَمِ كَذِبٍ ﴾ [يوسف: ١٨]:

قصة القمصان الثلاثة! قال الإمام الشَّعْبي: «قصة يوسف كلها في قميصه..

و وُذلك أنَّهم لَّا ألقوه في الجبّ، نزعوا قميصه، ولطَّخوهُ بالدَّم، وعرضوه على أبيه.

﴿ ولَّا شهد الشَّاهد قال: ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ وَ قُدَّ مِن دُبُرٍ ﴾ [يوسف: ٧٢].

﴿ وقال: ﴿ أَذْ هَبُوا بِقَمِيصِي هَلْاً ﴾ [يوسف: ٩٣]، ولما أتى البشير إلى يعقوب بقميصه، وألقى على وجهه، فارتدَّ بصيرا».

(٥٦) ﴿ وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ عَبِدَمِ كُذِبِ ﴾ [يوسف: ١٨]:

علامة أخرى على قسوة قلوبهم تجاه يوسف، أنهم نزعوا قميص أخيهم الصغير ليستعملوه في ترويج كذبهم، وتركوه في العراء بلا قميص.

وَجَاءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ عِبِدَمِ كَذِبِ ﴾ [يوسف: ١٨]: ليست هناك جريمة كاملة! هذا الدم المراق فأين القميص المرزَّق؟!

﴿ وَالَ بَلِ سَوَّلَتُ لَكُمُ أَنفُسُكُمُ أَمَرًا ﴾ [يوسف: ١٨]: علم يعقوب أن الذئب لم يأكل يوسف؛ لأن الكواكب لما تسجد له بعد! كن دائمًا بوعد الله أوثق منك مما تراه عيناك!

﴿ وَالَ بَلِ سَوَّلَتُ لَكُمُ أَنفُسُكُمُ أَمَرًا ﴾ [يوسف: ١٨]: التنكير في ﴿ أَمَرًا ﴾ إما للتعظيم والتفخيم، كأنه يقول: أمرًا

عظيمًا ارتكبتموه، أو للإبهام، أي أمرا من الأمور المستورة تحت طي الكتمان.





# (٥٦) ﴿ قَالَ بَلُ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُ مُكُمْ أَمْرًا ﴾ [يوسف: ١٨]:

ما أعظم حلم الأنبياء وأحسن أخلاقهم! رغم احتراق قلب يعقوب على يوسف، لم يصدر منه إلا ألين الكلام مع هؤلاء اللئام.

### ٥٧ ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ [يوسف: ١٨]:

قال سفيان الثوري عن بعض أصحابه: «ثلاث من الصبر: ألا تحدِّث بوجعك، ولا بمصيبتك، ولا تزكِّي نفسك».

### ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾ [يوسف: ١٨]:

لولا الله ما صبر أحد، ولولا استعانة يعقوب بربه ما تحمَّل فراق يوسف.

# ﴾ ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَأَللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾ [يوسف: ١٨]:

قال الإمام الرازي:

«لأن الدواعي النفسانية تدعوه إلى إظهار الجزع، وهي قوية. والدواعي الروحانية تدعوه إلى الصبر والرضا.

فكأنها في تحارب وتجالد، فها لم تحصل إعانته تعالى، لم تحصل الغلبة، فقوله: ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ يجري مجرى قوله:

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ [الفَاتحة: ٥]، وقوله: ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾ [يوسف: ١٨] يجري مجرى قوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٥].

### (1) ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨]:

هذه من فراسة يعقوب الذي كان واثقًا أنهم كاذبون في هذا الوصف، وأنهم هم الذين ألحقوا الضرر بيوسف لا الذئب، فقصتهم لم تقع، ووصفوا له حالًا لم تكن.







# ﴾ ﴿ فَصَابِرٌ جَمِيلًا وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨]:

لماذا لم يسع يعقوب في البحث عن يوسف رغم علمه بأنه حي؟! قال الإمام الرازي في إجابته: «علِم أن الله تعالى يصون يوسف عن البلاء والمحنة، وأن أمره سيعظم بالآخرة، ثم لم يرد هتك أستار سرائر أولاده، وما رضي بإلقائهم في ألسنة الناس، وذلك لأن أحد الولدين إذا ظلم الآخر، وقع الأب في العذاب الشديد؛ لأنه إن لم ينتقم عيترق قلبه على الولد المظلوم، وإن انتقم فإنه يحترق قلبه على الولد الذي ينتقم منه».

# (17) ﴿ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَٱللَّهُ عَلِيكًا بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [يوسف: ١٩]:

قال ابن كثير: «أي عليم بها فعله إخوة يوسف ومشتروه، وهو قادر على تغيير ذلك ودفعه، ولكن له حكمة وقدر سابق، فترك ذلك ليمضي ما قدَّره وقضاه، وفي هذا تعريض لرسوله محمد على، وإعلام له بأني عالم بأذى قومك لك، وأنا قادر على الإنكار عليهم، ولكني سأملي لهم، ثم أجعل لك العاقبة والحكم عليهم، كها جعلت ليوسف الحكم والعاقبة على إخوته».

# الله ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخَسِ دَرَاهِمَ مَعَدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ اللهُ وَيَهِ مِنَ اللهُ اللهُ

أكرم الخلق نسبًا وشرفًا، وسليل الكرماء ونسل الأنبياء يُباع كالعبيد! وهذا والله من هوان الدنيا على الله، فلو كانت ذات قدر لديه، لما حرم منها أكرم الخلق عليه.

# (15) ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخَسِ دَرَهِمَ مَعَدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ ﴾[يوسف: ٢٠]:

في الحديث: «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى





الكراك المراك المالك المنافعة المنافعة الإخوة

كافرًا شربة ماء»، الدنيا لا تساوي ريشة ناموسة! والدليل: أن الكافر عدو الله، ولا يُعطَى العدو إلا الشيء الخسيس الذي لا قدر له.

# راً ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ الزَّهِدِينَ ﴾ [يوسف: ٢٠]:

لا تجعل للدنيا في قلبك قدرًا، ولا تكن عند نعيمها عبدًا، فإنك إن فعلت كان قدرك عند الله أهون منها، وصدق القائل:

إذا كان شيءٌ لا يساوي جميعُه ... جناحَ بعوض عند مَنْ أنتَ عبده وأَشغَل جزءٌ منه كُلَّك ما الذي ... يكون على ذا الحال قَدْرُك عنده

رسالة لمن تعجّب من جريمة إخوة يوسف! قال ابن الجوزي: «كان بعض الصالحين يقول: والله! ما يوسف - وإن باعه أعداؤه-بأعجب منك في بيعك نفسك، بشهوة ساعة من معاصيك».











# المقطع الرابع

# فتنة إمراة العزيز

الآيات (٢١ ـ ٣٤)







# ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ٱشْتَرَيْهُ مِن مِّصْرَ لِأَمْرَأَتِهِ ۚ أَكْرِمِي مَثْوَيْهُ ﴾

[يوسف: ٢١]: المثوى هو المكان الذي يأوي إليه، ولاحظ لم يقل: أكرميه، بل أكرمي المكان الذي ينزل فيه، فها أعظم هذا الإكرام!! وهذا من لطف الله بيوسف، لطف ما بعده لطف.

# (1) ﴿ وَكَ ذَالِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٢١]:

الابتلاء أول درجة في سُلَّم التمكين ؛ لذا قال الله بعد ذكر إلقاء يوسف في الجب وبيعه بثمن بخس: ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَنَّا لِيُوسُفَ ﴾.

# (19) ﴿ وَكَ لَا لِكُ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يوسف: ٢١]:

أي تمكين هذا الذي ترتّب على وجود يوسف في أغلال العبودية؟! والجواب: رُبّ منحة ساقها الله من محنة، فلولا هذه العبودية لما كان السجن، ولولا السجن لما عرف يوسف الساقي، ولولا الساقي لما عرفه ملك مصر، ولولا ملك مصر ما صار يوسف على خزائن الأرض، فهذه حلقات متصلة من الأحداث، ووقوع أول حدّث منها إعلان عن بدأ مسلسل أحداث التمكين.

# ﴿ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ ﴾ [يوسف: ٢١]:

جاءت الجملة بالسياق الاسمي، ولم ترد بالسياق الفعلي، فلم يقل الله: (ويغلب الله)، وذلك لأن هذا الحكم قانون لا يتبدل مع يوسف عليه السلام أو مع غيره.

(٧) ﴿ وَٱللَّهُ عَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ ﴾ [يوسف: ٢١]:







عجيب أن تأتي هذه الآية عقب ذكر بيع يوسف كعبد يخدم في قصور الملوك، ففي أشد اللحظات قسوة يأتي ذكر أعظم البشارات، وكأن الله يختصر القصة المطوَّلة للابتلاء والتمكين في آية واحدة؛ لتغرس اليقين بموعود الله وسط الأعاصير

# VT ﴿ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ ﴾ [يوسف: ٢١]:

ووقت الزلزلة.

الناس لا يرفعون ولا يضعون، ولا يقدِّمون ولا يؤخّرون، ولا يقرِّبون ولا يُبعِدون؛ لأن الأمر كله بيد الله.

### ٧٣) ﴿ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ ﴾ [يوسف: ٢١]:

في قصة يوسف دائمًا تخالف النهايات البدايات، فلم أحبَّه أبوه أُلقِي في البئر، ولما أراد إخوته خفضه ارتفع، ولما أرادت امرأة العزيز إذلاله أعزه الله، والسبب: ﴿وَاللَّهُ عَالِبٌ عَلَى آمُرِهِ ﴾.

# ٧٤) ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢١]:

قال أبو السعود: « لا يعلمون أنَّ الأمر كذلك، فيأتون ويذرون زعلًا منهم أنَّ لهم من الأمر شيئًا، وأتَّى لهم ذلك! وإن الأمر كله لله عز وجل، أو لا يعلمون لطائف صنعه وخفايا لطفه».

# ﴿ وَلَكِنَّ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢١]:

تَكرَّرُ فِي سورة يوسف قولُ ربي: ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ في ثلاث آيات رقم: ٢١، ٤٠، ٢، ولم يتكرر نفس هذا التكرار في أي سورة أخرى، تذكيرًا لنا بخفي لطف الله وعجيب أقداره.

# ﴿ وَٱللَّهُ عَالِبٌ عَلَى آمَرِهِ وَلَكِنَ أَكَ أَكَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾









[يوسف: ٢١]: قال ابن الجوزي:

«ومن عجائب الجزاء في الدنيا أنه لما امتدت أيدي الظلم من إخوة يوسف: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخَسِ دَرَهِمَ مَعَدُودَةِ ﴾ [يوسف: ٢٠]، امتدت أكفهم بين يديه بالطلب يقولون: ﴿ فَأُوفِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٨٨]».

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَهُ وَ ءَاتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [يوسف: ٢٧]: المراد بالحُكْم هنا الحكمة، والحكمة هي الإصابة في القول والعمل، والمراد بالعلم: علم زائد على النبوة، ومنه علم تأويل الرؤى، والإحاطة الواسعة بشؤون الدين والدنيا،

وتنكير: ﴿وَعِلْمًا ﴾ إشارة لتعظيم هذا العلم. ﴿ وَعِلْمًا ﴾ إشارة كَمُمًا وَعِلْمًا ﴾ [يوسف: ٢٢]:

من لا حُكم له على نفسه لا حكم له على غيره!

قال القشيري:

«من جملة الحُكْم الذي آتاه الله نفوذ حكمه على نفسه حتى غلَب شهوته، وامتنع عما راودته تلك المرأة عن نفسه، ومن لا حُكم له على غيره».

(۷۹ ﴿ ءَاتَيْنَكُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَكُذَاكِ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٢٢]: قال الشيخ عبد الله العلمي: «قاعدة كلية مطّرِدة، وهي أن كل محسن يؤتيه الله حكيًا وعليًا على قدر إحسانه، ممن كان وممن هو كائن، وممن سيكون وسوف يكون، فليعتبر بذلك القارئون والسامعون».

﴿ وَكَذَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٢٢]:







وعْدٌ من الله لا يتخلف عن أي محسن، فكلُّ من أحسن في أقواله وأعماله أحسن الله جزاءه، ومن ذلك قول الحسن: «من أحسن عبادة ربه في شبيبته آتاه الله الحكمة في اكتهاله».

# (١١) ﴿ وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ عَ ﴿ يُوسَف: ٢٣]:

كانت محنة يوسف مع امرأة العزيز أشد من محنته مع إخوته، وصبره عليها أعظم أجرًا، لأنه صبر اختيار مع وجود دواعي السقوط الكثيرة، وأما محنته مع إخوته، فصبره فيها صبر اضطرار، وليس له إلا الصبر عليها، طائعًا أو كارهًا.

# الأصل في الأعراض الستر وعدم التصريح. قال أبو حيان: «ولم يُصَرِّحُ باسمها، ولا بامرأة العزيز، سِترًا على الحُرُم».

﴿ وَغَلَقَتِ ٱلْأَبُوكِ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ ﴾ [يوسف: ٢٣]: إيجاز شديد لذكر خطوتين: (تغليق الأبواب، والإغراء بالقول)، وفيه أدب قرآني باختصار الكلام وعدم الإطالة في سرد التفاصيل المحرِّكة للغرائز.

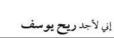
# (٤٤ ﴿ وَغَلَّقَتِ ٱلْأَبُوابَ ﴾ [يوسف: ٢٣]:

المعاصي المخجلة والفواحش المزرية لا تُتعاطَى إلا في الخفاء، لخوف صاحبها من انكشاف أمره وفضيحته بين الناس أكثر من خوفه من انكشاف أمره وفضيحته عند الله.

# ﴿ فَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ, رَبِّ ٱخْسَنَ مَثْوَاكَ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ اللَّهِ اللهُ الل

تدلُّ الآية على لزوم ردِّ الجميل والمكافأة على الإحسان، وأنَّ من







قصّر في ذلك كان من الظالمين.

# (17) ﴿ إِنَّهُ لَا يُقَلِحُ ٱلظَّلِلْمُونَ ﴾ [يوسف: ٢٣]:

هنا تقرير حقيقة قرآنية! ما أفلح ظالم في تاريخ البشرية قط، وأول الظلم ومنشؤه وأقبحه: ظلم العبد نفسه.

﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِ } وَهُمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءًا بُرْهِكُن رَبِّهِ > ﴿ يوسف: ٢٤]: قال ابن تيمية: (وهو برهان الإيهان اللذي حصل في قلبه، فصرف الله به ما كان هم به وكتب له حَسَنَة كامِلَة».

### 🔌 ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِ ٤ ﴾ [يوسف: ٢٤]:

متى ينقلب الهمُّ بالسيئة إلى حسنة؟! الإجابة في الحديث: «قالت الملائكة: يا رب ذاك عبدك يريد أن يعمل بسيئة وهو أبصر به، فقال: ارقبوه، فإن عملها فاكتبوها له بمثلها، وإن تركها فاكتبوها له حسنة، إنها تركها من جرّاي». صحيح الجامع رقم: ٤٣٥٦.

(٩٧ ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِمْ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ع ﴾

[يوسف: ٢٤]: والصحيح في تفسيرها أن الكلام تم عند قوله: ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِۦ ﴾، ثم الاستئناف بقوله: ﴿ وَهَمَّ بِهَا لُولًا ۗ أَن رَّءًا بُرُهُكنَ رَبِّهِ عَ ﴾، ولـولا في لغـة العـرب حـرف يـدل على امتناع الجواب لوجود الشرط، كأن تقول: لولا مرضى لزُرْتُك، فأنا أعتذر أنى لم أزرك بسبب مرضى، فامتنعت الزيارة لوجود المرض، وكذلك امتنع الهمُّ من يوسف بسبب وجود برهان ریه.

### (٩٠) ﴿ لَوْ لِآ أَن رَّءَا بُرُهَانَ رَبِّهِ ۽ ﴾ [يوسف: ٢٤]:

روايات باطلة! أن البرهان هو أن يوسف رأى صورة أبيه





يعقوب في سقف البيت عاضًا على إصبعه، أو أن يوسف رفع رأسه إلى سقف البيت، فرأى مكتوبًا عليه: ﴿ وَلَا نَقُرَبُوا الزِّنَّةُ إِلَّالَ اللهُ الإسراء: ٣٢]، فهذه كلها من الإسراء: ٣٢]، فهذه كلها من الإسرائيليات.

#### (9) ﴿ كَذَا لِنَصَّرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَءَ وَٱلْفَحْشَاءَ ﴾ [يوسف: ٢٤]: إذا جاهدت نفسك بالانصراف عن السوء والفحشاء فترة من الزمن، كافأك الله وأمر السوء والفحشاء أن ينصرفا عنك.

## وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ السُّوءَ وَٱلْفَحْشَآءَ إِنَّهُ مِنْ عِنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَآءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]:

احفظ الله يحفظك! من كان له رصيدٌ سابق من الطاعات حفظه الله بها نال من الحسنات، فإذا قدَّمت الصدق في الخلوات والإخلاص بخفي الأعمال الصالحات، حماك الله من السقوط في بئر الفواحش والمنكرات.

# وَ الْآية دليل على عصمة يوسف وبراءته من الهمّ بالسوء، فلم في الآية دليل على عصمة يوسف وبراءته من الهمّ بالسوء، فلم يقل أن الله صرفه عن السوء والفحشاء، فهذا معناه أن يوسف كان متجّهًا نحو السوء، وهو ما لم يحدث، بل أخبر الله أن السوء والفحشاء كانا متوجهين إلى يوسف، فصر فهم الله عنه.

(٩٤) ﴿ كَذَاكِ لِنَصِّرِفَ عَنْهُ ٱلشُّوَءَ وَٱلْفَحْشَاءَ ﴾ [يوسف: ٢٤]: قال ابن مفلح: «ولا يُبتَلى بالعشق غالبًا إلا من غفل قلبه عن الله وعن ذكره وعن أمره ونهيه. قال تعالى في حق يوسف: ﴿ كَذَاكِ لِنَصَّرِفَ عَنْهُ ٱلشُّوَءَ وَٱلْفَحْشَاءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ







عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]، يدل ذلك على أن الإخلاص سبب لدفع السوء والفحشاء، فالقلب إذا امتلأ من ذلك استحلاه على كل شيء، وتغذَّى به، واستغنى به عما سواه».

## وَ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّه

قال ابن عقيل: قال بعض الحكهاء: «ليس العشق من أدواء الحكهاء، إنها هو من أمراض الخلفاء الذين جعلوا دأبهم ولهَجَهم متابعة النفس، وإرخاء عنان الشهوة، وإفراط النظر في المستحسنات من الصور، فهنالك تتقيد النفس ببعض الصور فتأنس، ثم تألف، ثم تتوق، ثم تتشوق، ثم تلهج فيقال: عشق، والحكيم من استطال رأيه على هواه، وتسلطت حكمته أو تقواه على شهوته، فرعونات نفسه مقيدة أبدًا، كصبي بين يدي معلّمه، أو عبد بمرأى سيده، وما كان العشق إلا لأرعن بطّال، وقلّ أن يكون في مشغول ولو بصناعة أو تجارة، فكيف بعلوم شرعية أو حكمية؟ فإنها صارفة عن ذلك».

(97) ﴿ كَذَالِكَ لِنَصِّرِفَ عَنْهُ ٱلشُّوَّءَ وَٱلْفَحْشَاءَ ﴾ [يوسف: ٢٤]: أمام أعاصير الفتن إياك إياك أن تركن لسابق صلاحك أو شهرة عبادتك. فلاعاصم إلاالله، فاستغثبه، واسأله النجاة.

#### ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]:

من دلائل براءة يوسف! قال الإمام الزمخشري: «ولو وُجِدَت من يوسف عليه السلام أدنى زلة، لنُعِيَت عليه، وذُكِرت توبته واستغفاره، كما نُعيَت على آدم زلته، وعلى داود، وعلى نوح،





وعلى أيوب، وعلى ذى النون، وذُكِرت توبتهم واستغفارهم، كيف وقد أثنى الله عليه وسُمِّي مخلصًا، فعُلِم بالقطع أنه ثبت في ذلك المقام الدحض، وجاهد نفسه مجاهدة أولى القوّة والعزم، حتى استحق من الله الثناء في ما أنزل من كتب الأولين، ثم في القرآن الذي هو حجة على سائر كتبه ومُصدِّق لها، ولم يقتصر على استيفاء قصته، بل ضرَب سورة كاملة عليها؛ ليقتدي به الصالحون إلى آخر الدهر في العفة وطيب الإزار، والتثبت في مواقف العثار».

#### (٩٨) ﴿ وَأَسْتَبَقَا ٱلْبَابَ ﴾ [يوسف: ٢٥]:

إذا كنت خاليًا، وحاصرتك الشهوة، فاهرب على الفور، وابحث عن الباب.

#### (qq ﴿ وَأُسْ تَبَعَا ٱلْبَابِ ﴾ [يوسف: ٢٥]:

مها بلغت درجة صلاحك وعلمك، فاهرب من الفتن ومن كل ما أدّى إليها، فهذا فرار الشجعان، وهو فرار محمود.

#### ﴿ وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ ﴿ وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ ﴾ [يوسف: ٢٥]:

قال البقاعي: «ولم يقل: سيدهما؛ لأن يوسف عليه الصلاة والسلام لم يدخل في رِقِّ (وإنها اشتُرِي ظلمًا)، ولأن المسلم لا يُملَك وهو السيد (فلا سيادة لكافر على مسلم)».

## (اً) ﴿قَالَتُ مَا جَزَآءُ مَنَ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوٓءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ اللَّهِ مُ اللَّهِ عَذَابُ اللَّهِ اللَّهِ مُ اللَّهِ عَذَابُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مَا إِن اللَّهِ اللَّهِ مَا إِن اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مُ اللَّهِ اللَّهِ مُنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوٓءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ

قال الآلوسي: «حبها الشديد ليوسف عليه السلام حملها على رعاية دقيقتين في هذا الموضع، وذلك لأنها بدأت بذكر السجن









وأخَّرت ذكر العذاب؛ لأن المحب لا يسعى في إيلام المحبوب، وأيضًا إنها لم تذكر أن يوسف عليه السلام يحب أن يقابل بأحد هذين الأمرين، بل ذكرت ذلك ذكرًا كليًّا صونًا للمحبوب عن الذكر بالشر والألم».

#### ﴿ مَن أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوَّءًا ﴾ [يوسف: ٢٥]:

قال القشيري: «فذكر الأهل هاهنا غاية تهييج الحمِيّة، وتذكيرٌ بالأنفة».

#### الله ﴿ إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾ [يوسف: ٢٥]:

يدل على حرص المرأة على حياة يوسف، لكي لا يفكّر العزيز في قتله، وهذا غاية الدهاء منها، أن تخيره بين أمرين ليس فيها المساس بحياة يوسف.

#### (٤٤) ﴿ قَالَ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن نَفْسِي ﴾ [يوسف: ٢٦]:

دافع عن أبشع تهمة بأربع كلمات فحسب، فالصادق واثتُّ في نفسه، متوكِّلُ على ربه.

#### (٥٠٠ ﴿ قَالَ هِي رَودَتْنِي عَن نَفْسِي ﴾ [يوسف: ٢٦]:

لم يسبقها يوسف بالكلام سترًا لها وصيانة لعِرضها، فلم اتهمته زورًا اضطر للدفاع عن نفسه.

#### 抭 ﴿ قَالَ هِيَ رُودَتْنِي عَن نَفْسِي ﴾ [يوسف: ٢٦]:

ليس للفاسق حرمة! قال الإمام القشيري: «أفصَح يوسف عليه السلام بجُرمِها، إذ ليس للفاسق حرمة يجب حفظها».

#### 🗘 ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ أَهْلِهَا ﴾ [يوسف: ٢٦]:

قال الإمام الرازي: «إنَّما قال: مِنْ أَهْلِهَا ليكون أَوْلى بالقَبول في





حقِّ المرأة؛ لأنَّ الظَّاهِر مِن حال مَنْ يكون مِن أقرباء المرأة ومن أهلِها ألا يقصِدَها بالسوء والإضرار».

# ﴿إِن كَانَ قَمِيضُهُ، قُدٌ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتُ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ [يوسف: ٢٦]: كان من فطنة الشاهد، ومن لطف الله بيوسف أن بدأ بالاحتيال الذي يبرِّئ المرأة، مع علمه المسبق أنها مذنبة، وذلك حتى لا يتهمه أحد بأنه متحيِّز ضدها، أو أنه يُصدِر قراره عن انطباع سابق.

#### ﴿ فَلَمَّا رَءَا قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ [يوسف: ٢٨]:

تعوِّض المرأة ضعفها بلجوئها إلى الكيد، والكيد موجود في الرجال والنساء، لكن النساء أخفى كيدًا وأنفذ حيلة، ورغم أن الخطاب لامرأته يقتضي قوله: إنه من كيدك، لكنه استعمل صيغة الجمع، إشارة إلى أن هذه طبيعة مغروسة في جميع النساء.

#### انَّ كَنْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ [يوسف: ٢٨]: ﴿ إِنَّ كَنْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾

بين كيد النساء وكيد الشيطان! وصف العزيز كيد النساء بأنه عظيم، بينها وصف الله كيد الشيطان بأنه ضعيف، ولا يلزم من ذلك أن كيد النساء أقوى من كيد الشيطان، بل الحق أن كيد الشيطان أقوى، وكيد النساء ما هو إلا جزء من كيد الشيطان، وناشئ عن وساوسه.

#### (١١) ﴿ وَٱسْتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ۗ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾

[يوسف: ٢٩]: ما معنى الاستغفار إن لم يقترن بتوبة؟ والتوبة تقتضي ترك مقدمات الذنوب، والخلوة من هذه المقدمات







وكذلك التبرج، وبقاء هذه المقدمات مع طلب الاستغفار حرث في بحار وعلامة استهتار.

#### الله ﴿إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٢٩]:

والخاطئ غير المخطئ، فالخاطئ هو الذي تعمَّد الخطأ لا الذي وقع فيه رغمًا عنه، وقد خطَّطت المرأة ودبَّرت وغلَّقت وتهيَّأت في سبيل أن تظفر بهذا الذنب؛ فلذا خاطبها بهذا الوصف.

#### الله ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٢٩]:

لماذا لم يقل من الخاطئات؟! والجواب: لأن المراودة تقع غالبًا من الرجال، وقل أن تراود امرأة رجلًا، فكان في كلام العزيز مزيد تقريع وتوبيخ لامرأته.

### (الله ﴿ ثُرُاوِدُ فَنَهُا عَن نَفْسِهِ ۽ ﴾ [يوسف: ٣٠]:

في كُلمة ﴿فَئَهُما ﴾ إشارتان:

الأولى: عيب على امرأة العزيز أن تفعل هذا مع فتى يصغُرها. الثانية: فتى بمعنى مملوك يعمل في خدمتها، فكيف تُنزِل نفسها إلى من دونها منزلة ومكانة؟!

#### الله ﴿ تُرَاوِدُ فَنَهَا عَن نَّفَسِهِ ۦ ﴾ [يوسف: ٣٠]:

نِعم الأدب هذا الذي سار عليه المصريون القدماء في تسمية العبد: (فتى)، وهو من أخلاق الإسلام، ففي الحديث: (لا يقولن أحدكم: عبدي وأمتي، كلكم عبيد الله، وكل نسائكم إماء الله، ولكن ليقل: غلامي وجاريتي، وفتاي وفتاتي» صحيح الجامع رقم: ٧٧٦٥.

#### 

﴿ شَغَفَهَا ﴾: أي وصل حبه إلى شغاف قلبها، أو أن حبها له





V. Y. Y. X. X. Y. Y. Y.

أحاط بقلبها كإحاطة الشغاف بالقلب، وصار حجابًا بينها وبين ما سواه، فلا ترى غيره، ولا يخطر ببالها إلا إياه.

#### الله ﴿ قَدُ شَغَفَهَا حُبًّا ﴾ [يوسف: ٣٠]:

قيل لهند بنت الخُسِّ إحدى أميرات العرب -وقد زنت بعبدها-: لم زنيت وأنت سيدة قومك؟! فقالت: قرب الوساد وطول الشهاد، تريد قرب مضجعه منها، وطول مسازَّته (حديثه معها في السِّر) إياها.

#### الله ﴿ قَدُ شَغَفَهَا حُبًّا ﴾ [يوسف: ٣٠]:

أقسام الحب ستة! قال ابن القيم:

«فالمحبة النافعة ثلاثة أنواع: محبة الله، ومحبة في الله، ومحبة ما يعين على طاعة الله واجتناب معصيته.

والمحبة الضارة ثلاثة أنواع: المحبة مع الله، ومحبة ما يبغضه الله، ومحبة ما يبغضه الله، ومحبة ما تقطع محبته عن محبة الله أو تنقصها. فهذه ستة أنواع، عليها مدار محاب الخلق».

﴿ وَقَالَ نِسَوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَودُ فَنَهَا عَن نَفْسِهِ ۚ قَدَّ شَعْفَهَا حُبَّا إِنَّا لَنَرَعَهَا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٠]: قال ابن القيم:

«هذا الكلام متضمن لوجوه من المكر.

أحدها: قولهن: امْرَأَتُ الْعَزِيزِ تُراوِدُ فَتاها ولم يسموها باسمها، بل ذكروها بالوصف الذي ينادي عليها بقبيح فعلها بكونها ذات بعل، فصدور الفاحشة من ذات الزوج أقبح من صدورها ممن لا زوج لها.





#### إني لأجد ريح يوسف



الثـاني: أن زوجهـا عزيـز مـصر، ورئيسـها، وكبيرهـا، وذلـك أقبح لوقوع الفاحشة منها.

الثالث: أن الذي تراوده مملوك لا حر، وذلك أبلغ في القبح.

الرابع: أنه فتاها الذي هو في بيتها، وتحت كنفها، فحكمه حكم أهلِ البيت، بخلاف من تطلب ذلك من الأجنبي البعيد.

والخامس: أنها هي المراوِدة الطالبة.

السادس: أنها قد بلغ بها عشقها له كل مبلغ، حتى وصل حبها له إلى شغاف قلبها.

السابع: أنه أعن منها وأبر، وأوفى، حيث كانت هي المراودة السابع: أنه أعن منها وأبر، عفافًا وكرمًا وحياء، وهذا غاية الذم لها.

الثامن: أنهن أتين بفعل المراودة بصيغة المستقبل الدالة على الاستمرار والوقوع حالا واستقبالا، ولم يقلن: راودت فتاها.

التاسع: قولهن: ﴿إِنَّا لَنَرَّبُهَا فِي ضَكَلِ مُبِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٠]: أي إنا لنستقبح منها ذلك غاية الاستقباح، دليل على أنه من أقبح الأمور، وأنه مما لا ينبغي أن تُساعَد عليه، ولا يحسن معاونتها عليه.

العاشر: أنهن جمعن لها في هذا الكلام واللوم بين العشق المفرط، والطلب المفرط، فلم تقتصد في حبها، ولا في طلبها».

الله ﴿ وَقَالَ نِسُوةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَنَهَا عَن نَّفَسِهِ -

قَدُ شَغَفَهَا حُبًّا إِنَّا لَنَرَكُهَا فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٠]: كانوا أضل منها، لكنهن قلن ذلك احتيالًا لرؤية يوسف. قال ابن إسحاق: «بل بلغهن حُسْن يوسف، فأحببن أن يَريْنَه، فقُلْن ذلك ليتوصلن إلى رؤيته ومشاهدته».





#### (١٢١) ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَ أَكْبُرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ ﴾ [يوسف: ٣١]:

رأى النسوة جمال يوسف، فلم يشعرن بألم تقطيع أيديهن، فكيف بك إذا رأيت غدًا جمال خالق يوسف؟! ولذا كان من الدعاء النبوي: «وأسألك لذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك» صحيح الجامع رقم: ١٣٠١.

#### الله ﴿ قَالَتُ فَذَا لِكُنَّ ٱلَّذِي لُمْتُنَّنِي فِيهِ ﴾ [يوسف: ٣٦]:

تقول امرأة العزيز: انظرن ما فعلتن بأنفسكن من جراء نظرة واحدة، فكيف أُلام وأنا أعيش مع هذا الجهال صباح مساء؟!

#### الله ﴿ قَالَتُ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِي لُمَتُنَّنِي فِيهِ ﴾ [يوسف: ٣٢]: ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

في صحيح مسلم أن رسول الله على مرَّ بيوسف عليه السلام عند مروره بالساء الثالثة في رحلة المعراج، فقال: «فإذا هو قد أُعطِي شَطْر الحُسن» صحيح الجامع رقم: ٢٧.

#### اللهُ ﴿ وَلَقَدُ رُودِنُّهُ مَن نَّفُسِهِ ٤ ﴾ [يوسف: ٣٢]:

الهوى لا ينكتم، والعاشق لا بدأن يفتضِح، ولا يصبر قلب عاشق على كتمان المشاعر حتى يبوح بما في الضمائر.

# (٢٥) ﴿ وَلَقَدُ رَوَدنُّهُ عَن نَفُسِهِ عَفَاسَتَعْصَمُ وَلَيْن لَمْ يَفُعلُ مَا عَامُرُهُ ، ﴿ [يوسف: ٢٣]: جلد الفجار في نيل الأوزار وشراء النار! قسَان اثنان في آية واحدة: ﴿ وَلَقَدُ ﴾ ﴿ وَلَيِن ﴾ مما يدل على تصميم المرأة على المضى قدُما في فسادها وإفسادها.

#### 🗇 ﴿ وَلَيَكُونَا مِّنَ ٱلصَّدِغِرِينَ ﴾ [يوسف: ٣٢]:

هنا يظهر اختلال الموازين، فإن الصَّغار بدخول السجن في هذه الحالة هو قمة العزة والفخار، وأما الاستجابة لطلب المرأة







الفاجر، فهو الصغار الحقيقي.

- ﴿ وَلَمِن لَمْ يَفْعَلُ مَا ءَامُرُهُ وَ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ ٱلصّغِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦]: ﴿ لَيُسْجَنَنَ ﴾ بالنون المثقلة، ﴿ وَلَيَكُونَا ﴾ بالنون المخففة؛ لأن سجنه بيدها، أما جعله صاغرًا فليس إليها، فقد رفع الله شأنه في العالمين، وجعل له سورة باسمه في كتابه إلى يوم الدين.
- ﴿ وَلَمِن لَمْ يَفْعَلُ مَا ءَا مُرُهُ و لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ ٱلصَّغِيِنَ ﴾ [يوسف: ٣٦]: في الآية تصوير لحالة الزوج المزرية، وتحكم الزوجة فيه رغم علمه بجريمتها، مع عجزه عن مقاومة سلطان جمالها ومنصبها، حتى في أعظم المواقف التي تؤجّج قلوب الرجال غيرة وحمية.
- (٢٩) ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدُعُونَنِي ٓ إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣]: يفضِّل الصالحون بذل حريتهم على أن يمسَّ أحدٌ دينهم.
  - ﴿ يَدُّعُونَنِيٓ إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣]:

أسند الفعل إلى جميع النساء مع أن الداعية واحدة، إما لأنهن خوَّ فنه من مخالفة أمر امرأة العزيز وأمرنه بمطاوعتها، أو لأن كلَّا منهن دعته إلى نفسها تصريحًا أو تلميحًا.

الله ﴿ يَدُّعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣]:

صيغة المضارع تدل على أن عروض الإغراء مستمرة، ومحاولات مراودته عن نفسه لم تتوقف في هذه البيئة الموبوءة!

السِّجُنُ أَحَبُ إِلَى ﴾ [يوسف: ٣٣]: ﴿ رَبِّ ٱلسِّجُنُ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

هكذا تنقلب الموازين إذا نزل الإيان في قلوب المؤمنين.







السِّجُنُ أَحَبُ إِلَى ﴾ [يوسف: ٣٣]: ﴿ وَبِ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

عندما تكون المساومة على الدين قد يكون السجن خيارَ المؤمنين.

(٣٤) ﴿ ٱلسِّجُنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدَّعُونَنِيٓ إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣]:

ولم يقل: الزنا، فالمؤمن كامل العفاف حتى في لسانه.

رِّبِ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَى ﴾ [يوسف: ٣٣]: هذا مقام الصبر.

﴿ وَ إِلَّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصُبُ إِلَيْمِنَّ وَأَكُنُ مِّنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣٣]: وهذا مقام الاستغاثة.

الأعمال القلبية هي زاد الأعمال البدنية، ولو لاها ما ثبت يوسف.

(٣) ﴿ قَالَ رَبِ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدُعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣]: قد يكون السجن ثمن إجرام ، لكن أحيانًا يكون ثمن ثبات على الحق وضريبة الإيمان.

﴿ وَ إِلَّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصَّبُ إِلَيْمِنَ ﴾ [يوسف: ٣٣]: قد يخونك قلبك في مواجهة الفتن والمغريات، فسَل الذي يملك أمر القلوب أن يلهمك الثبات.

﴿ وَ إِلَّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصّبُ إِلَيْمِنَّ ﴾ [يوسف: ٣٣]: أليس امرأة العزيز وحدها هي من راودته عن نفسه؟! والجواب: كلا، بل حاولت غيرها من النساء التعرض له ومرادوته عن نفسه بعدما افتُتِتْن بجهاله.

الله ﴿ أَصْبُ إِلَيْمِنَ وَأَكُنُ مِّنَ لَلْمَهِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣٣]: قال قتادة: «أجمع أصحاب محمد را الله على الله، فهو جاهل».



## إن لأجد ريح يوسف المسال ال

#### (٤٤) ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ ﴾ [يوسف: ٣٤]:

ما دمت تدعو فأنت بخير! قال زياد بن أبي زياد: «أنا من أن أُمْنَع الدعاء أخوف من أن أُمْنَع الإجابة».

#### (٤٤) ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَيُّهُ وَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ ﴾ [يوسف: ٣٤]:

لم يقل : فأدخله السجن! لا تنظر إلى ظلمة المحنة وما أصاب دنياك، بل انظر إلى الخير الذي وراءها وما أفاد دينك.

#### (٤٢) ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ وَرُبُّهُ وَضَرَفَ عَنْهُ كَيْدُهُنَّ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [يوسف: ٣٤]:

قانون رباني! من رجع إلى الله بصِدق الاستغاثة تداركه ربه بعاجل الإغاثة.

#### (٤٣) ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [يوسف: ٣٤]:

السميع الذي لا يخفى عليه دعاء داعيه وضراعة مستغيثيه، ولو كان همسًا أو مناجاة قلب، بل إن الدعاء الخفي أحب إليه وآثر من الدعاء في العلن.

#### (٤٤) ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [يوسف: ٣٤]:

وهو العليم بخفايا القلوب ومكنونات الضمائر، لما علم ما في قلب يوسف من تعفف عن الفاحشة، صرفها عنه، فإن صلاح الظاهر كثيرًا ما يكون ثمرة طهارة الباطن!





#### المقطع الخامس

### يوسف خلف القضبان

الآيات (٤٢.٣٥)







## ﴿ ثُمَّ بَدَا لَمُم مِّنُ بَعَدِ مَا رَأَوْا ٱلْآيكتِ لَيَسْجُنُنَّهُ، حَتَّى حِينٍ ﴾

[يوسف: ٣٥]: فساد ضارب بجذوره في أرض هذا البلد، ومجتمع يموج بالفحشاء، فكان سجن يوسف بإلزام المرأة لزوجها بذلك، وكان لا يرد لها طلبًا، مع أن جريمتها تمس شرفه وعِرضه، ورغم ظهور آيات براءة يوسف وكذِبها.

# ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِّنُ بَعَدِ مَا رَأَوُا ٱلْآيِكَتِ لَيَسَجُنُ نَهُ، حَتَّى حِينِ ﴾ [يوسف: ٣٥]: كان قرار سجن يوسف سياسيًّا لا قضائيًّا، فقد كان القوم موقنين ببراءته؛ لذا لم يحكموا عليه بالسجن لمدة محددة، لكن ﴿حَتَّى حِينِ ﴾.

#### (٤٧) ﴿ لَيَسْجُنُنَّهُ، حَتَّى حِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٥]:

وذلك كي تنقطع أخباره، ويتناسى الناس أمر هذه الفضيحة، فإن الخبر يُشاع مع وجود أسبابه، فإذا عُدِمَت أسبابه نُسِي، وهو ما يُسَمّى اليوم: التعتيم الإعلامي أو حظر النشر في القضايا.

#### (٤٨) ﴿ لَيَسْجُنُ نَكُهُ حَتَّى حِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٥]:

تنبيه رباني لطيف إلى أن السجن لا يدوم، وقيد الأبرار سينكسر، ودوام الحال محال، والحبل إذا اشتد انقطع، وأن الأمر صبر ساعة، والفرَج على بعد رمية حجر.

#### (٤٩) ﴿ لَيَسْجُنُنَّهُ مَتَّى حِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٥]:

القضاء الفاسد! أمّر القاضي بسجن يوسف بغير دليل، ليتحول إلى ألعوبة بيد امرأة العزيز، معلنًا أن الفساد عمّ البلاد، وأن انهيارها مسألة وقت.





#### (٥٠) ﴿ لَيُسْجُنُنَّهُ، حَتَّى حِينٍ ﴾ [يوسف: ٣٥]:

أيُسجَن الكريم ابن الكريم، ويسكن القصر الظلوم اللئيم؟! قال القشيري: «ليس كلُّ أحدٍ أهلًا للبلاء؛ لأن البلاء من صفة أرباب الولاء، فأما الأجانب فيتجاوز عنهم ويخلي سبيلهم لا لكرامة محلّهم ولكن لحقارة قدرهم، فهذا يوسف عليه السلام كان بريء الساحة، وظهرت للكلِّ سلامة جانبه، وابتُلي بالسجن، وامرأة العزيز في سوء فعلها حيث قال: ﴿ إِنّهُ مِن السلام كُلُّ ﴾، ثم لم تنزل بها شظيةٌ من البلاء».

(٥) ﴿ نَبِّئَنَا بِتَأْوِيلِهِ ۗ إِنَّا نَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦]: الرؤيا شأنها عظيم؛ فلا تُقَصَّ على أي أحد، بل تخيَّر الصالحين، ومن لهم دراية بتأويل الرؤى.

#### (07) ﴿إِنَّا نَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦]:

رياح المحسنين تفضحهم مهم استتروا، وصدق القائل: «ما أسرَّ عبدٌ سريرة إلا أظهرها الله على قسمات وجهه وفلتات لسانه».

#### (٣٦) ﴿إِنَّا نَرَىٰكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦]:

كان إحسان يوسف مقدِّمة قبول الرجلين لدعوته، وهذا قانون جارٍ مع كل داعية: لا بد من التمهيد أولًا بالإحسان لكسب القلوب قبل الأبدان.

﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ ٤ إِلَّا نَبَأْتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ وَقَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ﴾ [يوسف: ٣٧]:

قال جمال الدين القاسمي: «العالم إذا جُهِلَتْ منزلته في العلم،





فوصف نفسه بما هو بصدده- وغرضه أن يُقتبَس منه، ويُنتَفَع به في الدين- لم يكن ذلك من باب التزكية».

- ولسفهاء. والسفهاء.
- (0) ﴿ ذَالِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِي رَبِّيَ ﴾ [يوسف: ٣٧]: استعمل يوسف مواهبه التي وهبها الله إياه في تعريف الناس برجم ودعوتهم إليه، فهلا تعلَّمناها من يوسف!
- (٥٧) ﴿إِنِّى تَرَكُنُ مِلَّةَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ هُمَّ كَنفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٣٧]:التخلية قبل التَّحلية؛ لذا ذكر يوسف التخلي عن الشرك، ثم ذكر التحلي بالتوحيد الذي هو ملة إبراهيم.
- ﴿ إِنِّ تَرَكَّتُ مِلَّةَ قَوْمِ لَا يُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُم بِالْلَاحِرَةِ هُمَّ كَفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٣٧]: لم يقل لهم: اتركوا ملة القوم، بل عبَّر بقوله: ﴿ تَرَكُّتُ ﴾، وفيه لطف في النصح وتورية، وكأنه كان على دينها، فلها تركه آتاه الله هذا العلم، ترغيبًا لهما في ترك ملة الكفر.
- وَ ﴿ إِنِّ تَرَكُتُ مِلَّةَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُم بِالْأَخِرَةِ هُمُ كَفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٣٧]: لم يقل لهم: أنتم كافرون، فيزيدهم ذلك إعراضًا وعنادًا، بل جعل الحديث عن قوم آخرين، وهو من لطفه وحسن عرضه لدعوته على طريقة: إياكِ أعني فاسمعي يا جارة.
- (1) ﴿ وَٱتَّبَعْتُ مِلَّةَ ءَابَآءِى إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَاكَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِٱللّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [يوسف: ٣٨]:

انظر كيف قدَّم الدعوة على تأويل الرؤيا، واستغل الفرصة لينشر دعوته ويبلِّغ رسالته.







[يوسف: ٣٨]: أعظم نعمة أنعم الله بها على عباده هي نعمة التوحيد والإيهان به، وهي حقيقة يغفل عنها كثير من الناس، لذا لا يؤدون شكرها؟!

#### الله ﴿ ذَالِكَ مِن فَضِّلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٣٨]:

قالها يوسف بعد أن سُجِن ظلمًا، وفي ديار الغربة، فمهم تكن آلامك؛ فهناك دومًا من نعم الله ما يمكنك التسلى به والتحدث عنه.

الله ﴿ يَكْصَدِجِي ٱلسِّجِّنِ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ اللهُ الْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [يوسف: ٣٩]:

نفوس المصلحين لا تتوقف عن حمل هَمِّ الدعوة حتى في ظلمات السجن ومن وراء القضبان!

(15) ﴿ يَكْصُلُحِنِي ٱلسِّجِنِ ﴾ [يوسف: ٣٩]: النصيحة دواء مرُّ، فلا بد أن يسبقه كلام حلو.

10) ﴿ يَكْصَلْحِبِي ٱلسِّحِينِ ﴾ [يوسف: ٣٩]:

خاطب يوسف الرجلين بأنها صاحباه في السجن، وزميلاه في المحنة، توددًا إليها، وإيناسًا لنفوسها، وذلك تمهيدًا لدعوتها، تعلَّموا فن الدعوة من السادة الأنبياء!

(الله ﴿ مَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَيْتُمُوهَا أَنتُمُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا أَنزُلُ اللهُ مِهَا مِن سُلُطَنٍ ﴾ [يوسف: ٤٠]:

أصل البلاء هو تسمية الحرام بغير اسمه، وفي الحديث: «ليشربن









أناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها»؛ وذلك لتسويغ شربها، وقد فعلها إبليس مع آدم عليه السلام حين دلَّه على شجرة الخلد، وما هي بشجرة خلد.

- هل آمن الرجلان؟! لم ينقل لنا التاريخ عن إيمانهما شيئًا، وليس هذا مما يؤثّر في همة يوسف ولا همَّة أي داعية، فالداعية ينال أجرَه كاملًا، عصاه الناس أو أطاعوه.
- (12) ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا سِهَ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [يوسف: ٤٠]: العبادة والحُكم صنوان لا يفترقان! فكما أن العبادة لا تنبغي إلا لله وحده، فالحكم كذلك يجب أن يكون لله وحده.

#### (19) ﴿ يُصَاحِبَي ٱلسِّجْنِ ﴾ [يوسف: ٤١]: يا كل داعية:

حافظ على قواسمَ مشتركةٍ مع الجميع، فهو أدعى لأن يُستَمَع إليك.

# ﴿ اَمَّا آَ أَحَدُكُما فَيَسَقِى رَبَّهُۥ خَمَرًا ۖ وَأَمَّا ٱلْآخَرُ فَيُصَلَبُ فَيُصَلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِن رَّأْسِهِ ﴾ [يوسف: ٤١]:

قيل: إن أصل القصة أن هذا الرجل -الذي هو الساقي-والآخر - الخبّاز - جاءهما أناس حاولوا رشوتها ليدُسّا للملِك شُمَّا في طعامه وشرابه، وبعد إلحاح وافق الساقي والخباز، لكن بعد انصرافهم خاف الساقي فلم يضع الشُّم في الشراب، وأما الخبّاز فوضع الشُّم في الطعام، فلما أراد الملك الأكل قال الساقي: لا تأكل، فهذا طعام مسموم، فلما قال هذا تكلَّم الخباز وقال: لا تشرب، هذا شراب مسموم، ومن عادة الملوك في مثل هذا أن





يطلب من أحدهم أن يشرب مكانه، فطلب الملك من الساقي أن يشرب، فشرب الساقي فلم يُصبه شيء، فليس في الشراب سم، وطلب الملك من الخباز أن يأكل من الطعام فلم يأكل، فأتي ببهيمة فأكلت من الطعام فهاتت فأمر بهما فشجنا، حتى استكال التحقيقات.

#### (١٧) ﴿ وَأَمَّا ٱلْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِن رَّأْسِهِ ٤ ﴾

[يوسف: ٤١]: قيمة الصدق!

لم يجامل يوسف صاحب الرؤيا السيئة، وقد اكتسب بصدقه هذا صفة (الصِّديق)، فكان الصدق سبب الرجوع إليه في وقت لاحق لتأويل رؤيا الملك، فالصِّدق لا يأتي إلا بخير، ولو بدا عكس ذلك.

#### الله ﴿ قُضِي ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْنَفْتِيَانِ ﴾ [يوسف: ٤١]:

في الحديث الصحيح:

«الرؤيا على رِجْل طائِر ما لم تُعَبَّر [تُفسَّر]، فإذا عُبِّرَت [فُسِّرت] وَقَعَت [تَعَقَّمَت]». صحيح الجامع رقم: ٣٥٣٥

وهذا يدل على أن الرؤيا إذا لم تُعَبَّرْ، لم تقع. قال ابن قتيبة: «أراد أنَّها غير مُسْتَقِرَّة، تقول العرب للشَّيْء إذا لم يسْتَقرَّ: هو على رجل طائر».

#### (٧٣) ﴿ قُضِيَ ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْنَفْتِيانِ ﴾ [يوسف: ٤١]:









### ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا ٱذْكُرْنِي عِندَ رَبِّك ﴾

[يوسف: ٤٢]:قال الإمام السعدي: «فيه أنَّ من وقع في مكروه وشِدَّة، لا بأس أن يستعينَ بمن له قدرةٌ على تخليصِه، أو الإخبارِ بحالِه، وأنَّ هذا لا يكونُ شكوى للمخلوق؛ فإنَّ هذا من الأمورِ العاديَّةِ التي جرى العُرفُ باستعانةِ النَّاسِ بعضِهم ببعض».

﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُ مَا أَذُكُرْنِ عِندَ رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٤٢]: عبَّر هنا بد ﴿ ظُنَّ ﴾ مع أنه نبي يوحَى إليه، وهو ما يُشعِر بتواضعه، وأن على غيره ممن يؤوِّل الرؤى ألا يقطع بصحة تعبيره، فلربا أخطأ.

#### (٧) ﴿ أَذْكُرُنِي عِندَ رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٤٢]:

هب أن الساقي ذكر يوسف عند الملك، كان يوسف سيرجع خادمًا في القصر، لكن تأخره بضع سنين أخرجه عزيزًا لمصر.. بعض التأخير فيه ألطاف خفية.

#### ﴿ أَذْ كُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٤٢]:

فيه مشروعية الاستعانة بالغير على سبيل الشفاعة، وفي الحديث: «اشفعوا تؤجّروا، ويقضي الله على لسان نبيه ما شاء». صحيح الجامع رقم: ١٠٠٧

#### ﴿ فَأَنْسَنَّهُ ٱلشَّيْطُنُ ذِكْرَ رَبِّهِ ٤ ﴾ [يوسف: ٤٢]:

الناسي هو الساقي وليس يوسف عليه السلام، لكن خالف في ذلك الإمام الرازي، فرجَّح نسيان يوسف قائلًا:

«واعلم أن الاستعانة بالناس في دفع الظلم جائزة في الشريعة، إلا أن حسنات الأبرار سيئات المقربين، فهذا وإن كان جائزًا لعامة





الخلق، إلا أن الأولى بالصديقين أن يقطعوا نظرهم عن الأسباب بالكلية، وألا يشتغلوا إلا بمسبِّب الأسباب»، ثم قال:

"والذي جرَّبته من أول عمري إلى آخره أن الإنسان كلما عوَّل في أمر من الأمور على غير الله، صار ذلك سببًا إلى البلاء وإلى المحنة ... وإذا عوَّل العبد على الله ولم يرجع إلى أحد من الخلق حصل ذلك المطلوب على أحسن الوجوه، فهذه التجربة قد استمرت في من أول عمري إلى هذا الوقت الذي بلغت فيه السابعة والخمسين من عمري».

#### (٧) ﴿ فَأَنسَنهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ - ﴾ [يوسف: ٤٢]:

من لطف الله وتدبيره الخفي أن أنسى الشيطانُ الساقي ذكرَ يوسف عليه السلام، فقد أراد الله أن يرتبط خروج يوسف بظهور براءته، فلو كان خرج عن طريق الساقي لظلت التهمة الأولى ملتصقة به.

#### (١٨) ﴿ فَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ [يوسف: ٤٢]:

ما الحِكمة في طول بقاء يوسف في السجن؟!

أجاب ابن تيمية قائلا: «ولُبثه في السجن كان كرامة من الله في حقه؛ ليتم بذلك صبره وتقواه فإنه بالصبر والتقوى نال ما نال؛ ولو لم يصبر ويتق بل أطاعهم فيها طلبوا منه جزعًا من السجن، لم يحصل له هذا الصبر والتقوى، وفاته الأفضل باتفاق الناس».











## رؤيا الملك بوابة يوسف إلى المُلْك

الآيات (٤٣ ـ ٥٥)







- (١٨) ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ [يوسف: ٤٣]: دليل على جواز صِحَّة رؤيا الكافر وتحققها.
- (١٨٢) ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ أَرَى سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ [يوسف: ٤٣]: عندما يأذن الله بالفرَج، يأتي بأهون الأسباب، ولو كان رؤيا منام.
- وَّقَالُوا أَضَّغَنَثُ أَحَلَمِ وَمَا نَحَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَصْلَمِ بِعَلِمِينَ ﴾ وَمَا نَحَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَصْلَمِ بِعَلِمِينَ ﴾ [يوسف: ٤٤]: قال السعدي:

"وهذا أيضًا من لطف الله بيوسف عليه السلام، فإنه لو عبر ها ابتداء - قبل أن يعرضها على الملأ من قومه وعلمائهم، فيعجزوا عنها -لم يكن لها ذلك الموقع، ولكن لما عرضها عليهم فعجزوا عن الجواب -وكان الملك مهتمًّا بها غاية الاهتمام، فعبرها يوسف- وقعت عندهم موقعًا عظيمًا».

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَالْاَكَرَ بَعَدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبِّتُكُم بِتَأْوِيلِهِ عَلَمُ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبِّتُكُم بِتَأْوِيلِهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا رَسِلُونِ ﴾ [يوسف: ٥٥]:

إذا أراد الله إنفاذ أمر يسَّر له أسبابه؛ لذا أخفى عن الجميع تأويل الرؤيا، ولم يجعلها إلا ليوسف، فكان على يديه شفاء صدر الملك وذهاب حبرته.

( الله عَمْ الله عَم

تأوبل الرؤيا كالفتيا! أي أنا أخبركم بتأويل هذه الرؤيا بعرضها على العالم بها، لا من تلقاء نفسي، ولم يقل: أفتيكم كما قال يوسف: ﴿قُضِى ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِى فِيهِ تَسَنَفْتِيانِ ﴾ [يوسف: ٤١]:، تعظيمًا لأمر تأويل الرؤى فهو كالإفتاء، ويحتاج إلى علم لا





يصلح له كل أحد.

سئل الإمام مالك: أيعبِّر الرؤيا كل أحد؟ فقال: أبالنبوة يُلعَب؟! وقال مالك: لا يعبِّر الرؤيا إلا من يحسنها، فإن رأى خيرًا أخبر به، وإن رأى مكروهًا فليقل خيرًا أو ليصمت، فقيل: فهل يعبِّرها على الخير وهي عنده على المكروه؟ فقال: لا! الرؤيا جزءٌ من النبوة، فلا يُتلاعَب بالنبوة.

#### (١٧) ﴿ أَنَا أُنَيِّنُكُم بِتَأْوِيلِهِ عَأَرْسِلُونِ ﴾ [يوسف: ٤٥]:

سل مجرِّبًا ولا تسل حكيمًا! وقد جرَّب الساقي يوسف في تأويل الروى فوجد تأويله صحيحًا؛ لذا انطلق إليه واثقًا أنه سيأتيه بالخبر اليقين.

#### ( الله المُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِّيقُ ﴿ [يوسف: ٤٦]:

الكريم لا يعلِّق لوحةً بارزة فيها ذكر شهاداته وإنجازاته، بل يترك أفعاله تتكلم عنه.

#### (19 ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِّيقُ ﴾ [يوسف: ٤٦]:

الصِّديق صيغة مبالغة مشتقَّة من الصدق في حالة يوسف، أو من التصديق في حالة أبي بكر الصديق.

قال ابن عطية:

«وسيًاه صديقًا من حيث كان جرَّب صدقه في غير شيء، وهو بناء مبالغة من صدَق.

وسُمِّي أبو بكر صديقًا من (صدَّق) غيره، إذ مع كل تصديق صدق، فالمصدِّق بالحقائق صادق أيضًا».

#### (٩) ﴿أَفْتِنَا ﴾ [يوسف: ٤٦]:







قالها الساقي في المرة الثانية، ولم يَقُلْ كما قال مع صاحبه في المرة الأولى: ﴿ نَبِتَعْنَا بِتَأْوِيلِهِ ۗ ﴾ [يوسف: ٣٦]: ؛ لأنه عايَنَ عُلوَّ رُتبة يوسف عليه السَّلام وعرف فضله وصدقه، فعبَّر عن ذلك بالافتاء.

#### (الله ﴿ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ [يوسف: ٤٦]:

نسيه في السجن بضع سنين، ثم عاد يستفتيه في رؤيا الملك، فأفتاه دون كلمة عتاب! أيُّ نفوس هذه!

#### (٩٦) ﴿ لَعَلِيَّ أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٤٦]:

لم يذكر الساقي ليوسف أن الرؤيا خاصة بالملك، ولم يذكر اسم يوسف للملك حين قال: ﴿ فَأَرْسِلُونِ ﴾، ولعل هذا بسبب طمعه في الاستفراد بالجائزة، واحتكار معرفة تأويل الرؤيا بلا منازعة، أو لكي لا يشترط يوسف خروجه من السجن أولًا قبل تأويل رؤيا الملك.

#### 

قدَّم يوسف - من داخل السجن - نصائحه بإشفاق إلى مجتمعه الذي سكت عن إلقائه في السجن ظلمًا. . انظر كيف عبرت أرواح العظماء أنهار الضغينة.

#### (ع) ﴿ قَالَ تَزُرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا ﴾ [يوسف: ٤٧]:

شأن الكريم عدم الإبطاء في العطاء، ولا التردد في البذل مهما قابل من جفاء.

وَّ ﴿ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبِعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدَتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَمَّا نَأْ كُلُونَ ﴾ [يوسف: ٤٧]:



المرحلة الأولى من خطة الإنقاذ المصيرية تستغرق سبع سنين، وحدَّد يوسف عليه السلام معالمها كم يلي:

- خطة الإنتاج: ﴿تَزُرَعُونَ ﴾.
- مدة الإنتاج: ﴿ سَبِّعَ سِنِينَ ﴾.
- معدَّل الإنتاج: ﴿ دَأُبًا ﴾ أي عملًا دائبًا متواصلًا بزيادة ساعات العمل
  - زيادة المدخرات: ﴿ فَمَا حَصَدتُّمُ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ : ﴿.
  - ترشيد الإنفاق والاستهلاك: ﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا نَأْ كُلُونَ ﴾.

# وَهُمُّ يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ سَبْعُ شِدَادٌ يَأْ كُلُنَ مَا قَدَّمَتُمُ لَمُنَّ إِلَّا قَلِيلًا فَلِيلًا مِنْ مَا قَدَّمَتُمُ لَمُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِنْ وَنَ اللهُ عَلِيلًا مِمَّا تُحْصِنُونَ ﴾ [يوسف: ٤٨]:

درس إداري مهم! اعتمدت خطة يوسف عليه السلام مبدأ المساركة، ولاحظ مخاطبته لرسول الملك بقوله:

﴿تَزُرَعُونَ ﴾، ﴿حَصَدتُمُ ﴾، ﴿فَذَرُوهُ ﴾، ﴿تُحْصِنُونَ ﴾،

فالخطاب بصيغة الجمع، أي للناس جميعًا، إشارة إلى ضرورة إشراك كافة المستويات في إعداد الخطة وتنفيذها.

- (٩٧) ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيدِ يُعَاثُ ٱلنَّاسُ ﴾ [يوسف: ٤٩]: وهو من الغيث وهو المطر، أو من الغوث وهو الفرج، وكلاهما يوصل إلى سُنة الله في حصول اليسر بعد العُسْر.
- ﴿ ثُمُّ يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيدِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ ﴾ [يوسف: ٤٩]: الفرج يأتي بعد بلوغ الشدة منتهاها، فمهما اشتد إغلاق الأبواب ستتسلل إليك رحمات الوهاب.
- وَهِ ﴾ ﴿ ثُمُّ يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ ﴾ [يوسف: ٤٩]: الكريم كريم في كل شيء! قال قتادة: "زاده الله علم سنة لم يسألوه





عنها، إظهارًا لفضله، وإعلامًا لمكانته من العلم وبمعرفته».

#### 💬 ﴿ وَقَالَ ٱلْمَالِكُ ٱتَّنُونِي بِهِ ۦ ﴾ [يوسف: ٥٠]:

الكرامة والعزة سمت المؤمنين! طلب الملك رؤية يوسف، وأمر بإخراجه من السجن، فأبى يوسف الخروج إلا بعد إثبات براءته.

## (١٠) ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعٌ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾ [يوسف: ٥٠]: عظيم صبر يوسف!

في الحديث: «لو لَبِثْتُ في السّبن ما لَبِثَ يوسف، ثم أتاني الدّاعي لأجَبْتُه». صحيح البخاري رقم: ٢٩٩٢.

# ﴿ فَسَّكَلُهُ مَا بَالُ ٱلنِّسُوَةِ ٱلَّتِي قَطَّعْنَ أَيَدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلَيْمُ ﴿ فَسَعَلُهُ مَا بَالُ ٱلنِّسُوَةِ ٱلَّتِي قَطَّعْنَ أَيَدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلَيْمٌ ﴾ [يوسف: ٥٠]:

تأملوا عفة لسان يوسف، وستره عليهن، فقد اكتفى بالسؤال عن تقطيع أيديهن، دون التعرض لكيدهن ومراودتهن له عن نفسه، وتنزهًا عن ذكرهن بها يسوء.

### الله ﴿ فَشَكَلُهُ مَا بَالُ ٱلنِّسْوَةِ ٱلَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ ﴾ [يوسف: ٥٠]:

عجيب ألا يذكر يوسف امرأة العزيز تصريحًا، وهي سبب سجنه، وإنها ذكرها تلميحًا في عموم النسوة! والسبب: لحسن أدبه، ووفاء لزوجها، وحفظًا لمعروفها، وإكرامها مثواه حين كان في بيتها، فردَّ كرمها بعدم ذكرها.

#### ﴿ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٠]:

أنا واثق أن ربي الذي جعل لكيد النسوة سلطانًا عليَّ فترة من الزمن، لن يتخلى عني، فهو العالم بصبري على بلائه ورضاي بقضائه، وسيجازيني عنه دنيا وآخرة.



- ﴿ وَ اللَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَّعٍ ﴾ [يوسف: ٥١]: أفضل من يدافع عنك في غيابك سمعتك الطيبة.
- (أيَّ هُوَّلُ حَنْ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّعٍ اليوسف: ٥١]: فيه نفيٌ لما ذكره بعض المفسِّرينَ مِن وجود بعض المقدِّمات مِن يوسف عليه السَّلام، مثلُ حَلِّ السَّراويلِ، والجلوسِ منها مجلس الرجل من امرأته، وقولُه تعالى: ﴿مِن سُوّعٍ ﴾ نكرةٌ تؤكِّد النَّفي، فدلَّ على أنَّ يوسف لم يصدر منه أدنى سوء.
  - ﴿ وَالْتِ الْمُرَأْتُ الْعَزِيزِ الْفَنَ حَصْحَصَ الْحَقُ ﴾ [يوسف: ٥١]: لا بد لبراءة المظلوم أن تظهر يومًا، فالصبر الصبر!
- ﴿ ﴾ ﴿ قَالَتِ ٱمۡرَأَتُ ٱلۡعَزِيزِ ٱلۡكِنَ حَصْحَصَ ٱلۡحَقُّ ﴾ [يوسف: ٥١]: أي تبيَّن وظهر بعد خفاء، فمها علا الباطل سنين، فلا بد من افتضاحه بعد حين.
  - ﴿ أَنَا ْرُوَدَتُهُوعَن نَفْسِهِ عَوَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [يوسف: ٥١]: دليل على أن الصدق فيه النجاة وإن رأيت فيه الهلاك.
- (آ) ﴿أَنَّا رَوَد تُكُرُ عَن نَفَسِهِ عَوَ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلصَّلِهِ قِينَ ﴾ [يوسف: ٥٥]: توبة صادقة! كان بوسعها أن تسلك مسلك النسوة، فتعترف ببراءة يوسف ولا تزيد، لكنها -لصدق توبتها - أدلت باعتراف كامل أمام الملأ، مُعرِّضة سمعتها وكبرياءها للانهيار، فإن ذلك خبرٌ من عذاب النار.
- (٢١) ﴿ أَنَاْ رَوَد تُهُو عَن نَفْسِهِ عَ وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلصَّلِقِينَ ﴾ [يوسف: ٥٥]: العشق يذهب بعقل صاحبه! فها هي امرأة العزيز تفضح نفسها بين نساء المدينة، وتعترف بجريمتها دون أدنى نظر في العاقبة.



## الله ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمُ أَنِّي لَمُ أَخُنُهُ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

الأرجح أن هذا من كلام امرأة العزيز، أي ليعلم يوسف أني لم أخنه في غيبته، وأرميه بذنب هو منه بريء، فإن ذلك خيانة، وكان يوسف إذ ذاك في السجن لم يحضر.

#### (١٣) ﴿ ذَالِكَ لِيَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَخُنَهُ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

قال الشيخ رشيد رضا: «وفيها وجه آخر، وهو أنها تقول: ذلك الذي حصل أقررت به ليعلم زوجي أني لم أخنه بالفعل في ما كان من خلواتي بيوسف في غيبته عنا، وأن كل ما وقع أنني راودت هذا الشاب الفاتن الذي وضعه في بيتي، وخلى بينه وبيني، فاستعصم وامتنع، فبقي عِرْضه - أي الزوج - مصونًا، وشرفه محفوظًا».

#### (الله الله عَلَيْم مِي كَيْدُ ٱلْخَابِين ﴿ [يوسف: ٥٢]:

قال ابن عاشور: «لا ينفِذه ولا يسدِّدُه، فأُطلِقت الهداية التي هي الإرشاد إلى الطريق الموصلة على تيسير الوصول، وأطلق نفيها على نفى ذلك التيسير، أي إن سنة الله في الكون جرت على أن فنون الباطل وإن راجت أوائلها لا تلبث أن تنقشع».

#### (أَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدُ ٱلْخَابِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

فيه أن الخائن مفتضح ولو بعد حين، ويوسف يصرِّح هنا أنه لو كان خائنًا لما خلَّصه الله من هذه الورطة، وحيث إنه خلَّصه، فهو دليل على أنه بريء مما نسبوه إليه.

## (١٦) ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدُ ٱلْخَابِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

الخيانة من أهم موانع الهداية.





#### (١٧) ﴿ وَمَا أَبَرِّئُ نَفْسِي ﴾ [يوسف: ٥٣]:

هذا من قول امرأة العزيز. قال ابن تيمية: "إن ما يناسب حال امرأة العزيز لا يناسب حال يوسف، فإضافة الذنوب إلى يوسف في هذه القضية فرية على الكتاب والرسول، وفيه تحريف للكلم عن مواضعه، وفيه الاغتياب لنبي كريم، وقول الباطل فيه بلا دليل، ونسبته إلى ما نزَّهَه الله منه».

#### 🕪 ﴿ وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي ﴾ [يوسف: ٥٣]:

أعلى درجات الصدق، أن تبدأ بإلقاء اللائمة على نفسك قبل غيرك.

رُومَ أَبُرِّئُ نَفْسِي ﴾ [يوسف: ٥٣]: فيه كراهية تزكية النفس ومدحها.

- رَبِي ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ اللَّهِ وَ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٥٣]: ما انصرف سوء إلا برحمة الله عز وجل.
- رَبِّ ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ ۗ بِٱلشُّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٥٣]: المعنى: إلا ما رحم الله من النفوس المطمئنة، فعصمها أن تكون أمارة بالسوء.
- (آ) ﴿إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٥٥]: أعدى أعدائك: نفسك التي بين جنبيك؛ لذا فجهادها واجب، ومن جاهدها ربح دينه، ومن تخلَّف تأسَّف. قال أبو عمرو بن بجيد: «من كرم عليه دينه هانت عليه نفسه».
- وَإِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٥٣]: استعِن بالله عليك، واطلب غوثه يسارع إليك، فقد سبقك إلى هذا الطلب أشرف نبي فقال عليه:





«اللهم آتِ نفسي تقواها، وزَكِّها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها». صحيح الجامع رقم: ١٢٨٦.

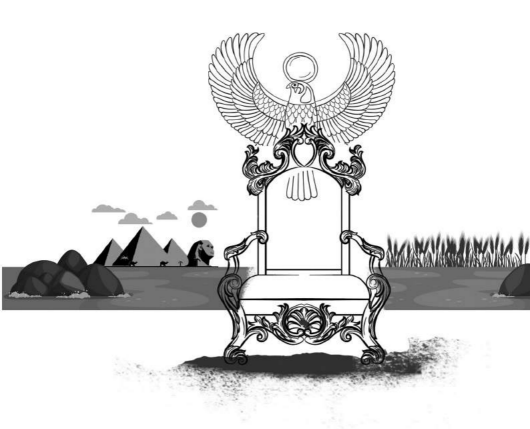




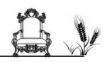
#### المقطع السابع

## استلام الحكم

الآيات (٥٤ ـ ٥٥)







- (عَالَ الْمَلِكُ النَّوْنِ بِهِ آَسَتَخُلِصَهُ لِنَفْسِی ﴿ [يوسف: ٥٥]: كان ظهور براءة يوسف سببًا في نيل الحظوة عند الملك، فطلب استخلاصه لنفسه، وليس مجرد الإتيان به كها فعل في المرة الأولى مع أمر الرؤيا، فالسلامة من التُّهَم وحسن السيرة من أسباب علو المكانة.
- (10) ﴿ فَلَمَّا كُلَّمَهُ, قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينُ ﴾ [يوسف: ٥٥]: الدعاة والمصلِحون شخصيات مخلصة ومبهرة ومقنعة؛ لذا يحرص المفسدون في كل عصر على أن يحولوا بينهم وبين صُنَّاع القرار.
- (آ) ﴿ فَلَمَا كُلَّمَهُ وَالَ إِنَّكَ ٱلْيُومَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]: تكلَّم يوسف بالحجة والبيان، فأجر الملك بكلامه ومنطقه، فولاه هذا المنصب العظيم، وهذا تحقيق الكلمة السائرة: المرء مخبوءٌ تحت لسانه.

#### الله ﴿ قَالَ ٱجْعَلِنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾

[يوسف: ٥٥]:قال الإمام السمعاني:

«فإن قال قائل: أيجوز للْإنْسان أن يُزَكي نفسه وقد قال يوسف عليه السلام: ﴿ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾؟!

يجوز إِذا كان في ذلك مصلحة عامَّة.

وقيل: إِنَّه يجوز إِذا عرف أَنه لا يلْحقهُ بذلك آفَة، وأمِن العجب على نفسه.

وعن بعض الأئمة: لا يضر المُدح من عرف نفسه. وقد قال ﷺ: (أَنا سيد ولد آدم وَلا فَحر)» أخرجه ابن حبان في [صحيحه].







#### ﴿ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾

[يوسف: ٥٥]:قال القرطبي: «قال بعض أهل العلم: في هذه الآية ما يبيح للرجل الفاضل أن يعمل للرجل الفاجر، والسلطان الكافر، بشرط أن يعلم أنه يفوِّض إليه في فعل لا يعارضه فيه، فيُصلِح منه ما شاء، وأما إذا كان عمله بحسب اختيار الفاجر وشهواته وفجوره فلا يجوز ذلك».

#### (٢٦) ﴿ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]:

هنا تقدَّم يوسف بمسوِّغات تعيينه في هذه الوظيفة الخطيرة، والتي لا تحتمل التجربة والخطأ، ولأنه أكفأ من يقوم بهذه المهمة، فقد أعلن عن امتلاكه لمؤهِّليْن أساسين: حفظ ما يليه، وعلمه بتدبير ما يتولاه. قال الزمخشري: «وصَف نفسه بالأمانة والكفاية اللتين هما طلبة الملوك ممن يولونه».

#### (٣) ﴿ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]:

وهدف يوسف من هذا الإعلان تعريف الناس بفضله؛ ليكون ذلك أدعى إلى اتباعهم لأمره في المستقبل القريب.

#### الله ﴿ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]:

حفيظ إشارة إلى الأمانة، وعليم إشارة إلى القوة، وهو مكافئ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُ اللهُ مِنُ ﴾ [القصص: ٢٦]، والقوة بحسبها، فقوة الطبيب في قدرته على تشخيص المرض وعلاجه، وقوة المدرس في علمه وقدرته على توصيل المعلومة إلى طلابه، وقوة العالم في حفظه ومعرفته بأحوال الناس، وقد يكون الشخص أمينًا في دينه،





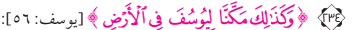


لكنه ضعيف في علمه وإدراته، فالايصلح لتولي أمر المسلمين.

كان أبو ذرا أمينًا في دينه وأقدم إسلامًا من خالد بن الوليد الأرض - النبي عليه فيه: «ما أقلَّت الغبراء -أي الأرض -ولا أظلت الخضراء من رجل أصدق لهجة من أبي ذر»، لكنه ضعيف عند الإمارة، فقال له النبي عليه: «يا أبا ذر، إني أراك ضعيفًا، وإني أحب لك ما أحب لنفسي، لا تَأَمَّرَنَّ على اثنين، و لا تَوَلَّيَنَّ مال يتيم».



عزل عمر بن الخطاب الخطاب عمار بن ياسر عن ولاية الكوفة، واستعمل بدلًا منه أبا موسى الأشعري، بعد أن اشتكى أهل الكوفة منه، فعزله عمر سنة اثنتين وعشرين من الهجرة، وقال عمر لعيار عندها: قد علمتُ ما أنت بصاحب عمل، ولكني تأوَّلتُ قول الله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ﴾ [القصص: ٥].



ذكر الإمام الرازي أن الكهالات الحقيقية في القدرة والعلم، وأن الله سبحانه أعلى شأن يوسف بهاتين الصفتين، فأما تكميله في صفة القدرة، فأشار إليه بقوله: ﴿ وَكُذَا لِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ، وأما تكميله في صفة العلم، فأشار إليه بقوله: ﴿ وَلِنُعَلِّمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ [يوسف: ٢١].

> الله ﴿ وَكَذَا لِكَ مَكَّنَّا لِلْوُسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يوسف: ٥٦]: طلب يوسف من الملك أن يجعله على خزائن الأرض، ولم







يذكر الله إجابة الملك، بل قال: ﴿ وَكُذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي اللَّهُ مِ اللَّهُ خلق في قلبه هذا القبول؛ ولذا خُذِفت إجابة الملك، واقتصرت الآية على ذكر التمكين الإلهي.

#### الله ﴿ يَتَبُوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

كناية عن إطلاق يد يوسف في جميع أرض مصر، فله مطلق الحرية وكامل السلطة في التنقل والنزول في أي مكان شاء، فلا ينازعه أحد في سلطانه، ولا يعارضه في قراراته؛ أي استتبّ له الأمر.

### الله ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآهُ ﴾

[يوسف: ٥٦]: وما أحسن قول البحتري يواسي المسجونين ظلمًا:

أما في رسول الله يوسف أسوة .. لمثلك محبوسًا على الجَوْر و الإِفك أَما في رسول الله يوسف أسوة .. فآل به الصبر الجميل إلى المُلْكِ

### (٣) ﴿ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

بشرى للمحسنين! قال الإمام الرازي:

«وذلك لأن إضاعة الأجر إما أن يكون للعجز، أو للجهل، أو للبخل، والكُلُّ ممتنع في حق الله تعالى، فكانت الإضاعة ممتنعة (مستحيلة)».

#### الله المُعْمِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦]:

هذه شهادة من الله ليوسف عليه السلام، وهي تبرئة جديدة له من تهمة الهم بامرأة العزيز، فكيف لمحسن شهد الله له أن يقع في مثل هذا الخطأ؟!

﴿ وَلَا نُضِيعُ أَجِّرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦]:





#### إني لأجد ريح يوسف





قضى الله قضاء مبرمًا أن المحسن يرى أثر عمله الصالح في الدنيا قبل الآخرة، وهذا من عاجل بشرى المؤمن.

- (٢٤) ﴿ وَلَأَجُرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامِنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ﴾ [يوسف: ٥٧]: تنبيه رباني بعد وصول يوسف إلى شُدَّة الحكم، على أن أقل نعيم الآخرة خير من كل ما تبوأ الناس من نعيم الدنيا.
- (قَالَ ﴿ وَلَأَجُرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنْقُونَ ﴾ [يوسف: ٥٧]: لفتة لطيفة! قال الطاهر بن عاشور: «والتعبير في جانب الإيهان بصيغة الماضي: ﴿ عَامَنُواْ ﴾، وفي جانب التقوى بصيغة المضارع: ﴿ يَنْقُونَ ﴾؛ لأن الإيهان عقد القلب الجازم، فهو حاصل دفعة واحدة، وأما التقوى فهي متجددة بتجدد أسباب الأمر والنهي، واختلاف الأعهال والأزمان».
- وَلَأَجُرُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ﴾ [يوسف: ٥٥]: قال سفيان بن عيينة:
- «المؤمن يثاب على حسناته في الدنيا والآخرة، والفاجر يُعَجَّل له الخير في الدنيا، وما له في الاخرة من خلاق»، وتلا هذه الآية.
- (٤٤) ﴿ وَلَأَجُرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَكَفُونَ ﴾ [يوسف: ٥٠]: وشارة والمارة إلى أنَّ ما أعدَّ الله ليوسُف عليه السَّلامُ في الجنة لا يقارَن بحالتِه العظيمة وملكه الكبير الذي حصَّله في الدُّنيا.





#### المقطع الثامن

### لقاء يوسف بإخوته مرة أخرى

الآيات (۸۰ - ۹۸)







#### وَجَاءَ إِخُوةُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ، مُنكِرُونَ ﴿ [يوسف: ٥٥]:

سبحان مغيِّر الأحوال! لم يعرف و أخاهم لطول الغياب فقد فارقهم في سن الطفولة، وظنوا أنه قد مات، مع قلة اهتمامهم بشأنه، ولم يعرفوه للفارق الشاسع بين الحال التي بلغها من الملك والجاه والسلطان، والحال التي فارقوه عليها طريحًا في البئر، وساهم في ذلك أن المُلك والسلطان مما يبدِّل الهيئة، ويُعمل منه شخصًا آخر.

# (٤) ﴿ وَلَمَّنَا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱثَنُونِ بِأَخٍ لَكُم مِّنْ أَبِيكُمُّ أَلَا تَرُونِ بِأَخِ لَكُم مِّنْ أَبِيكُمُّ أَلَا تَرَوْنَ أَنِي الْإِيكَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

هنا اختصار أحداث كثيرة، ويستلزم أن حديثًا نشأ بين يوسف وبين إخوته، عرف منه تفاصيل قصتهم كاملة، وأن لهم أخًا غير شقيق لم يحضر معهم، وظل مع أبيهم، ولعله قال لهم هذا بعد أن طلبوا طعامًا زائدًا عن عددهم، لأن لهم أخًا لم يحضر معهم، فأعطاهم ما طلبوا، لكن اشترط عليهم إحضار أخيهم معهم في المرة المقبلة؛ ليتأكد من صدقهم.

#### ﴿ قَالَ ٱثَّنُونِ بِأَخِ لَكُم مِّنْ أَبِيكُمْ ﴾ [يوسف: ٥٩]:

إتقان التخفي! نكّر يوسف الإشارة إلى أخيهم، فقال: ﴿ أَنُّونِي بِأَجِ لَكُم ﴾، فلم يقل: (ائتوني بأخيكم)؛ لأن التعريف يفيد سابق المعرفة، بخلاف التنكير، ولو فعل، لأثار الشكوك في نفوسهم، ولن يستبعدوا حينها أنه يوسف أخوهم.



#### (٤) ﴿ قَالَ ٱنْنُونِي بِأَخِ لَكُم مِّنْ أَبِيكُمْ ﴾ [يوسف: ٥٩]:

لماذا لم يطلب يوسف الإتيان بأبيه يعقوب؟!

قال أبو حيان: «وظاهر كل ما فعله يوسف عليه السلام معهم أنه بوحي، وإلا فإنه كان مقتضى البر أن يبادر إلى أبيه ويستدعيه، لكن الله تعالى أراد تكميل أجر يعقوب ومحنته، ولتتفسر الرؤيا الأولى».

(٤) ﴿ أَلَا تَرَوِّنَ أَنِيَ أُوفِي ٱلْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ [يوسف: ٥٥]: هذه الآية ترغيب، وبدأ به يوسف، والغرض منه: حثُّهم على أن يأتوه بأخيه.

وعبَّر بصيغة الاستقبال ﴿ أَلَا تَرُونَ ﴾ إغراء لهم بأن إيفاءه الكيل عادة مستمرة له كلم أتوه.

رَهَ ﴿ أَلَا تَرَوِّنَ أَنِي آُوفِي ٱلْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ [يوسف: ٥٥]: ما أحلى الاقتداء بالأنبياء في الجود والعطاء، وقد قال النبي ﷺ للوَزَّان: «زِنْ وَأَرْجِحْ». صحيح الجامع رقم: ٣٥٧٤.

(و) ﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِهِ عَلَاكَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقَرَبُونِ ﴾ [يوسف: ٦٠]: هنا جاء دور الترهيب: إن لم تأتوني بأخيكم في المرة المقبلة، فلن أبيعكم شيئًا من الطعام، وفوق ذلك فإني أحذركم أن تقربوا بلادي فضلًا عن دخولها، وهو تحذير ذكي لم يطلقه يوسف إلا بعد علمه بأن إخوته سيعودون إليه مرة أخرى؛ لأن ما معهم من طعام لا يكفي إلا لزمن محدود.

وعودهم دائرًا مصحوبة بالتأكيدات؛ لأنهم يعلمون أنهم لسوء الماع.







سريرتهم وخلف وعودهم عرضة للتشكيك والاتهام، والتأكيد هنا بقولهم ﴿ وَإِنَّا ﴾ وحرف اللهم في ﴿ لَفَنعِلُونَ ﴾.

#### (OP) ﴿سَنُرُاوِدُ عَنَّهُ أَبَاهُ ﴾ [يوسف: ٦١]:

لفْظُ ﴿ سَنُرُودُ ﴾ تصوير للجُهْد العظيم الذي سيبذلونه، وإشارة إلى أنهم سيكررون المحاولة مع صعوبة الطلب وعزة المنال خاصة بعد إضاعتهم ليوسف.

#### وَ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ولم يقولوا أبانا، إشارة إلى الحاجز النفسي الذي بينهم وبين أخيهم لأبيهم، فاستعمال ضمير المفرد الغائب بدلًا من ضمير جماعة المتكلمين معبِّر عن نار حقدهم التي لم تنطفئ.

#### ﴿ وَقَالَ لِفِنْيَكِنِهِ ٱجْعَلُواْ بِضَعَنَهُمْ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمُ يَعْرِفُونَهَا إِذَا ٱنقَكَبُوَاْ إِلَىٰٓ أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [يوسف: ٦٢]:

صنع يوسف عليه السلام كل ما في وسعه ليغري إخوته بالعودة إليه، ومن ذلك أن أمر فتيانه بإعادة أثبان الطعام (بضاعتهم) إلى رحال إخوته، بعد أن دفعوها له، وذلك دون أن يشعروا، فإذا رجعوا ووجدوها، سيرجعون إليه مرة أخرى ليدفعوها مقابل ما أخذوه؛ لأن شأن النفوس الكبيرة أن تأنف من أخذ سلعة دون دفع الثمن.

وَقَالَ لِفِئْيَكِنِهِ اَجْعَلُواْ بِضَعَنْهُمْ فِي رِحَالِهِمْ ﴾ [يوسف: ٦٢]: تعلَّموا أخلاق الأنبياء واقتفوا آثار النبلاء! قال الإمام الرازي في سبب جعل البضاعة في رحالهم دون أخذ الثمن: «أراد أن يقابل مبالغتهم في الإساءة بمبالغته في الإحسان إليهم».



#### ﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَىٰ أَبِيهِمْ فَالُواْ يَكَأَبَانَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْلُ ﴾

[يوسف: ٦٣]: استعملوا مع أبيهم سلاح التخويف من المستقبل ليبعث معهم أخاهم! فهذه أول كلمة نطقوا بها فور رجوعهم من الرحلة، وكانت العيون متطلعة إلى ما يحملون من زاد وطعام، فإذا بها تتلقى صدمة: ﴿مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْلُ ﴾ وهـ ذا للمستقبل، لكنهم أخرجوه بصيغة الماضي، لتأكيد المنع.

#### ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا آخَانًا نَكَتُلُ وَإِنَّا لَهُ لَكُولُ فَطُونَ ﴾

[يوسف: ٦٣]: كان قولهم هذا لأبيهم بمجرد رجوعهم إليه، وقبل أن يفتحوا متاعهم ليعرفوا ما بداخله، وقرأ حمزة والكسائي: ﴿ فَأُرْسِلُ مَعَنَا آخُانَا نَكَتُلُ ﴾ - بالياء-أي: فأرسله معنا ليأخذ نصيبه من الطعام المكال؛ لأن عزيز مصر لا يعطى طعامًا لمن كان غائبًا، فليأت ليأخذ نصيبه، ولنأخذ نحن نصيبنا كذلك من الطعام.

#### 😚 ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾ [يوسف: ٦٣]:

بالجملة الاسمية واستخدام حرف التأكيد؛ لتأكيد حفظهم له، وأن ذلك أمر ثابت عندهم ثبوتًا لا مجال فيه للشك.

#### 🗘 ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَآ أَخَانَا ﴾ [يوسف: ٦٣]:

﴿ إِنَّ ٱبْنَكَ سَرَقَ ﴾ [يوسف: ٨١]: عندما كانت لهم مصلحة قالوا: (أَبِنَكَ)، وعندما انتهت لمصلحة قالوا: (أَبِنْكَ)، فتغيرت لغة الخطاب مع تغير المصلحة!

### وَقَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَىٓ أَخِيهِ مِن قَبْلُ ﴾ [الله على الناس عل





الخُلُق الذميم، ولكي تمحو هذه السُّمعة عند الناس ستعاني كثيرًا ولأزمنة طويلة.

اَنَّ هُلُّ ءَامَنُكُمُ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا آمِنتُكُمْ عَلَىٓ أَخِيهِ مِن عَلَىٰ أَخِيهِ مِن قَبْلُ ﴾ [يوسف: ٦٤]:

سوء الظَّنِّ - مع وجود القرائن الدَّالَّة عليه - غيرُ ممنوعٍ ولا مُحرَّم، فلا يُلدَغ المؤمن من جحر مرتين.

﴿ فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]: لم يقلها استسلامًا بل توكلًا! قال الإمام الرازي: «معناه: وثقت بكم في حفظ يوسف عليه السلام فكان ما كان، فالآن أتوكل على الله في حفظ بنيامين».

- وَ اللَّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]: تلقَّفْها -يا أخي- من لسان نبي، وردِّدها عند كل خوف أو قلق، لتستقر وتطمئن.
- رَحَمُ الرَّحِمِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]: لما قالها يعقوب متوكِّلًا، حفِظ الله عليه ولديه، ورحمه بأن ردَّهما إليه. سبحانه.. هو الذي قال: «أنا عند ظن عبدي بي».
- (أَنَّ ﴿ فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]: لئن تعهدتم بحفظ ابني، فإني أتوكل في حفظه على الله لا عليكم، وهو عزاء يعزّي به نفسه في فقدان يوسف، وذلك بتسليم أمره لله، لأنه خير الحافظين، ولا يقع شيء في هذا الوجود إلا بأمره وحكمته.
- الله ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّمَّبُ ﴾ [يوسف: ١٣]: قالها يعقوب، فغاب عنه ابنه، فلها قال: (فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَلفِظًا) عاد إليه.. احذر كلهاتك وراقب ألفاظك!

### لله المرى القاء يوسف بإخوته مرة أخرى

# ﴿ وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَكَعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَاعَتَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهِمْ ﴾ [يوسف: ٦٥]: تعجبوا من ذلك، وحسبوا أن في الأمر خطأ، أو أن العزيز ربا بداله ألا يأخذ منهم ثمنًا للكيل الذي كاله لهم؛ انتظارًا لعودتهم إليه في المرة المقبلة، أو كرمًا منه وفضلًا.

(19) ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَا نَبِعِي ۖ هَا فِيهِ عِنْ عَلَيْنَا رُدَّتَ إِلَيْنَا وَنَمِيرُ أَهَلَنَا وَنَعُفُظُ أَخَانَا وَنَزُدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَلِكَ كَيْلُ يَسِيرٌ ﴾ [يوسف: ٦٥]: ماذا نريديا أبانا بعد كل هذا الكرم المدهِش؟! هذه بضاعتنا ردَّت إلينا، فلم ندفع شيئًا مقابل الطعام الذي جلبناه، فاستعملوا أربع وسائل في إقناع أبيهم باصطحاب أخيهم:

- أولًا: مدحهم لعزيز مصر الذي ردَّ لهم أثبان مشترياتهم.
- ثانيًا: حاجتهم الملحة إلى الميرة وطعام جديد ؛ لأن الكيل الحالي كيل يسير لا يكفي إلا لمدة يسيرة، ويجب العودة إلى مصر لجلب طعام آخر.
  - ثالثًا: تعهدهم لأبيهم بحفظ أخيهم.
  - رابعًا: زيادة ما سيأخذون من أطعمة بسبب وجود أخيهم معهم.

#### 🗘 ﴿ وَنَحْفَظُ أَخَانَا ﴾ [يوسف: ٦٥]:

لم يقولوا: ونأخذ أخانا، بل: ﴿ وَنَحَفُظُ أَخَانًا ﴾، وكأنَّ أخذه شيء مفروغ منه وأمر واقع، لا مجال لمراجعة أبيهم لهم فيه، فسلِّم بهذا يا أبانا حكمًا إن لم تسلِّم به رأيًا.

(٧) ﴿ قَالَ لَنَ أُرْسِلَهُ, مَعَكُمْ حَتَّى تُوَثُونِ مَوْثِقًا مِّنَ ٱللّهِ لَتَأَنُّنِي اللّهِ لَتَأَنُّنِي بِهِ قِالًا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾ [يوسف: ٦٦]: في معنى الإحاطة قولان:



#### إني لأجد ريح يوسف





- قول مجاهد: إلا أن تموتوا كلكم فيكون ذلك عذرًا عندي، والعرب تقول: أحيط بفلان إذا اقترب هلاكه.

- قول قتادة: إلا أن تصيروا مغلوبين مقهورين، فلا تقدروا على الرجوع.

#### (٧) ﴿حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٦٦]:

ما هذا الموثق؟! هو يمين الله وعهده، فطلب منهم أبوهم أن يجعلوا الله شاهدًا عليهم، بأن يقولوا مثلًا: لك منا ميثاق الله أو عهد الله، وقد جعله موثقًا؛ لأنه تُوثَق به العهود وتؤكّد.

# ﴿ قَالَ لَنَ أُرْسِلَهُ, مَعَكُمُ حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِّنَ ٱللَّهِ لَتَأَنْتَنِي اللَّهِ لَتَأَنْتَنِي بِهِ قَالَ لَنَ أُرْسِلَهُ, مَعَكُمُ ﴿ [يوسف: ٦٦]:

قد يصدق هنا المشل السائر: (البلاء مُوكَّلُ بالمنطق)، فإن يعقوب عليه السلام قال هنا: ﴿ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾، فابتُلِي بذلك، وأحيط بهم وغلبوا عليه.

وَلَا ﴿ قَالَ لَنَ أُرْسِلَهُ, مَعَكُمُ حَتَى تُؤْتُونِ مَوْثِقَامِّنَ اللهِ لَتَأْنُنَي بِ اللهِ لَتَأْنُنَي بِ فَي اللهِ لَمَا أَنْ يُعَاطَ بِكُمْ فَلَمَّا ءَاتُوهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ ٱللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ [يوسف: ٦٦]:

قال الإمام الرازي:

«فإن قيل: لم بعثه معهم وقد شاهد ما شاهد؟!

قلنا: لوجوه:

أحدها: أنهم كبروا ومالوا إلى الخير والصلاح.

وثانيها: أنه كان يشاهد أنه ليس بينهم وبين بنيامين من الحسد والحقد مثل ما كان بينهم وبين يوسف عليه السلام.

وثالثها: أن ضرورة القحط أحوجته إلى ذلك.





### لله المال المال المال القاء يوسف بإخوته مرة أخرى

ورابعها: لعله تعالى أُوْحي إليه وضمن حفظه وإيصاله إليه».

#### (V) ﴿ لَتَأْنُنِّي بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ﴾ [يوسف: ٦٦]:

شفقة النبوة ظهرت في هذا الاستثناء، فلا يريد يعقوب عليه السلام أن يحمِّلهم ما لا يطيقون، بأن يأخذ عليهم عهدًا مطلقًا لا استثناء معه، فإن عجزوا عنه وقعوا في الإثم.

## الله ﴿ وَقَالَ يَكِنِيَّ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَلِحِدٍ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوَابٍ لَا يَدْخُلُواْ مِنْ أَبُوابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]:

خشي عليهم العين لكونهم أحد عشر رجلًا، وكانوا أهل جمال وبسطة في الجسم. قاله ابن عباس وغيره، والعين حق، وهي أقرب إلى الصغار منها إلى الكبار؛ ولذا عوَّذ عليه الصلاة والسلام الحسن والحسين من عين الحاسد، فقال: «أعيذكم بكلمات الله التامة، من كل شيطان وهامة، وكل عين لامَّة»، ثم قال عليه: «كان إبراهيم صلوات الله عليه يعوِّذ به ابنيه إسماعيل وإسحاق» صحيح ابن ماجة رقم: ٢٥٢٥. تعلَّموها واستعمِلوها مع أولادكم.

# ﴿ وَقَالَ يَكِبَنِيَ لَا تَدُّخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَاُدْخُلُواْ مِنْ أَبُوَابٍ مَّ مُّتَفَرِّقَةٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]:

قال القرطبي:

"واجبٌ على كل مسلم أعجبه شيء أن يُبرِّك، فإنه إذا دعا بالبركة صُرِف المحذور لا محالة، ألا ترى قوله عليه السلام لعامر: (ألا برَّكُ تَ)، فدل على أن العين لا تضر ولا تعدو إذا برَّك العائن (الحاسد)، وأنها إنها تعدو إذا لم يُبرِّك، والتبريك أن يقول: تبارك الله أحسن الخالقين! اللهم بارك فيه».







#### ﴿ وَقَالَ يَكِنِيَّ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابِ وَحِدٍ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوَبِ مُّتَفَرِّفَةٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]:

الغرباء يلفتون الأنظار أكثر من غيرهم؛ لذا كان عليهم التفرق لإخفاء كونهم جماعة واحدة، وفي هذا إرشاد لهم إلى الاستعانة على قضاء حوائجهم بالكتهان.

﴿ وَقَالَ يَنْبَنِيَّ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابِ وَحِدٍ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوابِ مُّتَفَرِّقَةٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]:

فيه دلالة على جواز اتخاذ الأسباب الواقية من الحسد والعين.

﴿ وَمَا أُغِّنِي عَنكُم مِّرَ ۖ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]: أحيانًا تحتاج لأن تعلن عجزك أمام أولادك حتى يتعلقوا بالله وحده، ولا يعتمدوا عليك في كل شيء.

﴿ ﴾ ﴿ وَمَآ أُغَنِي عَنكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]: لا يُغنى حذر من قدر! الاحتراز الذي أرشدتكم إليه لا يرد عنكم قدر الله إن شاء، وأراد هنا تعليمهم الأخذ بالأسباب مع التوكل على الله، فكلاهما واجب.

> ﴿ وَمَاۤ أُعۡنِي عَنَكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَى ٓءٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]: العين لا تضر بنفسها، لكن بإذن الله ومشيئته.

﴿ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَىٰهَا ﴾ [يوسف: ٦٧]: قال مجاهد: «خيفة العين على بنيه».

الله ﴿ وَإِنَّهُ. لَذُو عِلْمِ لِّمَا عَلَّمْنَكُ ﴾ [يوسف:٦٨]: يعقوب ذو علم لأننا علمناه إياه، أو العلم هنا بمعنى العمل، نقله

البخاري عن قتادة، فلا معنى للعلم إن لم يتبعه عمل.

#### ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكَ أَلْنَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٦٨]:

أكثر الناس لا يعلمون ما علمه يعقوب من لزوم الجمع بين الأخذ بالأسباب والتوكل على الله.

# (1) ﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاهً ﴾ [ورسف: ٦٩]: ﴿ ءَاوَى ﴾ في معاجم اللغة تأتي بمعنى: أعاد، وضمّ، وأحاط، وأنزل عنده، وأشفق، ورحم، ورقّ. وتآوت

ايوسف. ١٦ على المعنى اعاد، وأسفق، ورحم، ورقّ. وتآوت وضمّ، وأحاط، وأنزل عنده، وأشفق، ورحم، ورقّ. وتآوت الطير: إذا انضم بعضها إلى بعض. وتآوى الجرح: أي تقارب للبرء، فانظر بلاغة القرآن، كيف صوَّرت كلمةٌ واحدة حال يوسف عليه السلام عند لقائه بأخيه بعد الغياب الطويل.

#### ا فَكُوكَ فَلَا تَبْتَيِسُ ﴾ [يوسف: ٦٩]:

وجود الأخ يُذهِب البؤس، ويعين على نوائب الدهر، ويبرِّد حرارة الحزن .. من فوائد الأخوة.

﴿ إِنِّى أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَ إِسَّ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [يوسف: ٦٩]: اخلع ثوب البؤس، وارم به وراء ظهرك، فأنا أخوك الذي رموه في البئر ليقتلوه، ومع هذا قد رأيت ما أوصلني الله إليه من العز والسلطان، ومن رأى آثار رحمة الله على غيره، طمع في رحمة الله أن تناله، فقوى عزمه، واشتد بأسه.

# أَخِيهِ ﴿ فَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمَ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ الْمَعْ وَمُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]: مُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِنَ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسُرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]: كيف يفعل هذا نبي، فيدَّعي عليهم ما ليس فيهم؟!

قال الآلوسي ما ملخصه: «والذي يظهر أن ما فعله يوسف، من جعله السقاية في رحل أخيه، ومن اتهامه لإخوته بالسرقة.. إنها





كان بوحي من الله تعالى لما علم- سبحانه- في ذلك من الصلاح، ولما أراد من إمتحانهم بذلك، ويؤيده قوله تعالى:

﴿ كَنَالِكُ كِذُنَا لِيُوسُفَ ﴾».

# ﴿ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ ٱخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنُ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّاكُمْ لَسُلرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]:

كيف جاز ليوسف أن يروِّع أخاه بنيامين بغير وجه حق؟! والجواب: كان هذا بالاتفاق معه. قال ابن كثير: «وتواطأ معه أنه سيحتال على أن يبقيه عنده معزَّزًا مكرَّمًا معظَّمًا».

#### (٩٦) ﴿ أُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنُ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]: قال ابن الجوزي:

« فإن قيل: كيف جاز ليوسف أن يُسرِّق من لم يسرق؟ فعنه أربعة أجوبة:

أحدها: أن المعنى: إنكم لسارقون يوسف حين قطعتموه عن أبيه وطرحتموه في الجب، قاله الزجاج.

والثاني: أن المنادي نادى وهو لا يعلم أن يوسف أمر بوضع السقاية في رحل أخيه، فكان غير كاذب في قوله، قاله ابن جرير. والثالث: أن المنادي نادى بالتسريق لهم بغير أمر يوسف. والرابع: أن المعنى: إنكم لسارقون فيها يظهر لمن لم يعلم حقيقة أخباركم، كقوله: ﴿ ذُقً إِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ [الدخان: ٤٩] أي: عند نفسك، لا عندنا ».

الله الله المُعَ أَذَّنَ مُؤَذِّنُ أَيَّتُهَا اللهِيرُ إِنَّكُمْ لَسُلرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]: وهذا من أحسن المعاريض، والمعاريض: أن يقول الشخصُ لفظًا



هو ظاهرٌ في معناه، لكن المراد به معنى آخر. قال ابن القيم: «وتأمل حذف المفعول في قوله: ﴿إِنَّكُمْ لَسُرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠]: ليصح أن يضمن سرقتهم ليوسف فيتم التعريض، ويكون الكلام صدقًا، وذكر المفعول في قوله: ﴿ نَفُقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ ﴾ [يوسف: ٧٢] وهو صادق في ذلك، فصدق في الجملتين معًا تعريضًا وتصم يحًا.

وتأمل قول يوسف: ﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنّا عِندَهُ وَ ﴿ وَالْ مَعَالَ اللهِ مَن سرق، وهو أخصر لفظًا، تحريًا للصدق، فإن الأخ لم يكن سارقًا بوجه، وكان المتاع عنده حقًا؛ فالكلام من أحسن المعاريض وأصدقها».

- (٩٦) ﴿ قَالُواْ وَأَقَبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا تَفَقِدُونَ ﴾ [يوسف: ٧١]: في الآية دليل على جواز استعمال الحيلة في التوصل إلى المباح واسترجاع الحقوق.
- ﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ عِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ عَمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ عَرَادًا : وَأَنَا بِهِ عَرَادًا : وَأَنَا بِهِ عَرَادًا : وَأَنَا بِهِ عَرَادًا : وَاللَّهُ ﴾ [يوسف:٧٢]:

استدلوا بها على مشروعية الجِعالة، والجعالة: التزام عِوَض معلوم (الجُعْل) مقابل عمل معين، ومثاله: أن يقول الرجل: مَن وجد محفظتي المفقودة فله ألف جنيه.

﴿ قَالُواْ تَأَلَّهُ لِلَّذَ عَلِمْتُم مَّاجِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَدِقِينَ﴾ [يوسف:٧٣]:

السرقة من أعظم ألوان الفساد في الأرض.

(٩٦) ﴿ قَالُواْ فَمَا جَزَؤُهُ وَ إِن كُنتُمَ كَندِبِينَ ﴾ [يوسف: ٧٤]: م الكاذب يستحق العقوبة دنيوية أو أخروية.





الله ﴿ قَالُواْ فَمَا جَزَوْهُ وَإِن كُنتُمْ كَذِيبِينَ ﴾ [يوسف: ٧٤]:

تحكيم المرء في ذنبه أدعى لقبوله الحُكُّم الصادر عليه.

﴿ فَالُواْ فَمَا جَزَوُهُ وَإِن كُنتُم كَذِبِينَ ﴾ [يوسف: ٧٤]: سُمُوُّ أخلاق الأنبياء!

قال الشيخ العلمي:

«ما أكبر الفرق بين الأنبياء وغيرهم! يعقوب جاء إليه أولاده، ينعون له يوسف وينبئون بافتراس الذئب إياه، فلم يصرِّح لهم بأنهم كاذبون، مع أنهم كانوا كذلك، وهو يعتقدهم كذلك، لكنه صعب على طبعه اللطيف أن يواجههم بكلمة (كاذبين)، وأما هؤ لاء الجنود المصريون فوصفوهم وواجهوهم بكلمة (كاذبين) مع أنهم ما كانوا كاذبين، والمصريون لا يعتقدونهم كاذبين، فاكبر الفرق؟!».

وَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

«وكان الحكم في أرض مصر للسارق: الضرب والتضمين، وكان الحكم بأرض كنعان: أنهم يأخذون السارق ويسترقونه، ففوَّضوا الحكم بلادهم».

أي أن يوسف ردَّ الحِكم إليهم ليتمكن من أخذ أخيه بناء على حكمهم.

الطَّلِمِينَ ﴿ كَذَالِكَ نَجُزِى ٱلطَّلِمِينَ ﴾ [يوسف: ٧٥]:

الجزاء من جنس العمل! قال ابن عطية:

«أي هـذه سُـنَّتنا وديننا في أهـل السرقـة: أن يُتَمَلَّك السـارق كـما تملـك هـو الـشيء المـسروق».





## ﴿ فَهَدَأَ بِأَوْعِيَةِ هِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وَعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وَعَآءِ أَخِيهِ ﴾ [يوسف: ٧٦]:

ما السر في تكرار: ﴿ وِعَلَّهِ أَخِيهِ ﴾؟! ولماذا لم يقل: (فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثم استخرجها منه) أو (استخرجها من وعائه)؟! أجابوا على ذلك فقالوا: لو قال: (فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثم استخرجها منه) لكان كأنه استخرجها من أخيه، ولو قال (ثم استخرجها من وعائه) لأوهم ذلك أنه استخرجها من وعاء فلا يمكن التخلص من هذا إلا بتكرار: ﴿ وِعَلَّهِ أَخِيهِ ﴾.

(٣٠٠٠ ﴿ قَالُواْ جَزَّوُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ ، فَهُو جَزَّوُهُ ﴾ [يوسف: ٧٥]: لم يقولوا جزاء السارق أو جزاء سرقته ، للإشارة إلى كمال نزاهتهم ، وبراءة ساحتهم من السرقة ، حتى لكأن ألسنتهم لا تطاوعهم بأن ينطقوا بكلمة السرقة في هذا المقام.

#### 

قال ابن القيم: «تسميته بذلك حقيقة على بابه؛ فإن المكر إيصال الشيء إلى الغير بطريق خفي، وكذلك الكيد والمخادعة، ولكنه نوعان: قبيح وهو إيصال ذلك لمن لا يستحقه.

وحسن وهو إيصاله إلى مستحقه عقوبة له؛ فالأول مذموم، والثاني ممدوح».

#### (٤٠٠٠) ﴿كَنَالِكَ كِذْنَا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٧٦]:

عندما يكيد لك الخلق بغير الحق ، فانتظر كيد الله بهم، فالجزاء من جنس العمل.









#### الله المُعَالِثُ كِدُنَا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٧٦]:

صبر على كيد إخوته، فكاد الله له.

#### ﴿ كَذَالِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتٍ مَّن نَشَاءً ۖ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦]:

قال ابن القيم: «تنبيه على أنَّ العلم الدَّقيق بلطيفِ الحِيَل الموصلة إلى المقصود الشَّرعي الذي يجبُّه الله تعالى ورسوله - مِن نصر دينه وكسر أعدائه، ونصر المُحِقِّ وقمع المُبْطِلِ - صفة مدح يرفع الله تعالى بها درجة العبد، كما أنَّ العلم الذي يُخْصَمُ به المُبْطِل وتُدْحَض حُجَّتُه، صفةُ مدح يَرفَع بها درجة عبده».

#### ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ [يوسف: ٧٦]: استدل بعض العلماء بهذه الآية على جواز المشاركة في الحكومات التي لا تحكم بالإسلام، إذا ترتب على المشاركة تحقيق مصلحة كبرى أو درء مفسدة عظمى.

﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [يوسف: ٧٦]: مشيئة الله غالبة! إذا شاء الله إنفاذ أمر، يسّر له أسبابه، فقد أخذ يوسف أخاه بها وقع من حيلة الصواع، ولو شاء الله لأخذ أخاه بغير هذه الحيلة.

#### الله ﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦]:

معناه أن كل عالم هناك مَنْ هو أعلم منه، فيوسف عليه السلام أعلم من إخوته، وفوق يوسف الأعلم منه، وهكذا حتى ينتهي الأمر إلى الله عز وجل.



#### (۳۱) ﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيثٌ ﴾ [يوسف: ٧٦]:

قال سعيد بن جبير: كنا عند ابن عباس، فحدَّث بحديث عجيب، فتعجَّب رجل فقال: الحمد لله، فوق كل ذي علم عليم، فقال ابن عباس: بئس ما قلت! الله العليم فوق كل عالم.

الله ﴿ قَالُواْ إِن يَسُرِقُ فَقَدُ سَرِقَ أَخُ لَّهُ مِن قَبُلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴾ [يوسف: ٧٧]: أحيانًا يكون الصمت أبلغ من كثير من الكلام.

آت ﴿ قَالُوا إِن يَسَرِقُ فَقَدُ سَرَقَ اَخُ لَدُهُ مِن قَبَلُ ﴾ [يوسف: ٧٧]: ما هذا الحقد الأسود الذي لم تخفّ وطأته بعد كل هذه السنين؟! ويزيدك تعجبًا أن المقام ليس مقام طعنٍ في يوسف، بل إنهم ذكروه هنا على سبيل الاستطراد، ومع هذا اتهموه زورًا، وهم الذين كانوا سبب موته (كها ظنوا)، فاتهموه بالسرقة، ولم يكتفوا بجريمة محاولة قتله، بل ألحقوا بها القول السبع؛ بافتراء الكذب عليه.

الله ﴿ قَالُوٓا إِن يَسۡرِقُ فَقَدُ سَرَقَ أَخُ لَدُ مِن قَبُلُ ﴾

[يوسف: ٧٧]: قولَم: ﴿ أَنُّ لَدُو ﴾ إصرار منهم على اعتبار يوسف وأخيه جبهة مستقلة عنهم، فزعَموا أن السرقة ليست غريبة على بنيامين، فإن أخاه الذي هلك كان أيضًا سارقًا! وهما ضالعان في السرقة لأنها من أم أخرى غير أمِّنا، وقد اقتدى الأخ بأخيه، ولا شك أن الاشتراك في الأنساب يؤدي إلى الاشتراك في الأخلاق!

الله الله عَمْدُ الله الله عَمْدُ عَمْدُ الله عَمْدُ اللهُ عَمْدُ الله عَمْد





#### اللهِ ﴿ قَالُواْ إِن يَسْرِقُ فَقَدُ سَرَقَ أَخُ لَّهُ مِن قَبُلُ ﴾

[يوسف: ۷۷]: رمتني بدائها وانسلَّت! كذبة جديدة يفترونها على يوسف، فينعتونه بالكذب وهم الكاذبون، وكأنهم لم يكذبوا من قبل على أبيهم في شأن يوسف مع الذئب. نفوس عجيبة!

(الله ﴿ فَأَسَرَهُ اللهِ مُوسُفُ فِي نَفَسِهِ عَ وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴿ اليوسف: ٧٧]: الكلمة التي قالها في سره ولم يُبدِها لهم هي: ﴿ قَالَ أَنتُمُ شَكُرُ مُرَّكَانًا وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ٧٧]، في هذا الصبر؟ وقوة النفس الفولاذية! صبرَ على الظلم الأول بمحاولة قتله، ثم الظلم الثاني بالافتراء عليه.

﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَ وَلَمْ يُبَدِهَا لَهُمَّ ﴾ [يوسف: ٧٧]: ما أعظم هذا الحِلْم النبوي! يُسّبُ وهو عزيز مصر، فيُغضُّ الطرف عن الأذى! ويطرح من قاموسه كلهات التشفي والانتقام.

الله ﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَ ﴿ يَوسَفَ: ٧٧]: هَا أَجِلَ مَا قَيلَ: صدرو الأحرار قبور الأسرار.

رحم الله امرءًا كتم سرًّا، وتنازل عن حق؛ ليؤلِّف بين القلوب وينزع الأضغان.

رَّتُ ﴿ فَأَسَرَّهُا يُوسُفُ فِي نَفَسِهِ عَ ﴾ [يوسف: ٧٧]: احمل الكلمات الموجعة، وضعها تحت ثرى الذاكرة، وادفنها في قبر النسبان.

(٣٢) ﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَ وَلَمْ يُبَدِهَا لَهُمْ ﴿ يُوسِف: ٧٧]: ليست الصراحة ممدوحة على الدوام، فالمداراة مطلوبة أحيانًا





تأليفًا للقلوب واتقاء للشرور.

- التعافل من أخلاق العظهاء. وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴿ يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَ وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴿ يوسف: ٧٧]:
- ﴿ فَأَسَرُهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَوَلَمُ يُبُدِهَا لَهُمُ ﴿ يَسِوسُ : ٧٧]: شتم هشام بن عبد الملك رجلاً من أشراف الناس، فقال هذا الرجل: أما تستحي أن تسبّني وأنت خليفة؟! فقال هشام: اقتص منى،

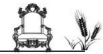
قال: لا أريد أن أكون سفيهًا، قال: تعوَّض منى بمال،

قال:ما كنتُ أبيع شرفي بالدرهم والدينار، قال: اجعلها لله، قال: هي لله ولك، فخجل هشام ونكَّس رأسه، وعاهد الله ألا يشتم أحدًا بعدها أبدًا.

وَالَ أَنتُم شَرُّ مَّكَانًا وَاللَّهُ أَعُلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ في القرآن [يوسف: ٧٧]: غالبا ما تأتي كلمة: ﴿ تَصِفُونَ ﴾ في القرآن للتعبير عن الكذِب، كقوله تعالى: ﴿ سُبُحَننُهُ وَتَعَلَيْ عَمَّا للتعبير عن الكذِب، كقوله تعالى: ﴿ سُبُحَننُهُ وَتَعَلَيْ عَمَّا للتعبير عن الكذِب، كقوله تعالى: ﴿ سُبُحَننُهُ وَتَعَلَيْ عَمَّا للتعبير عن الكذِب، كقوله تعالى: ﴿ سُبُحَننُهُ وَتَعَلَيْ عَمَّا للتعبير عن الكذب، كقوله تعالى: ﴿ سُبُحَننُهُ وَتَعَلَيْ عَمَّا القول: يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠]، فيوسف أسرً في نفسه هذا القول: الله يعلم كذب اتهامكم لي بالسرقة، وأني وأخي برءاء مما تدَّعون.

﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْمَزِيْرُ إِنَّ لَهُ وَأَبَا شَيْخًا كَبِيرًا فَحُدْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ وَأَبَا شَيْخًا كَبِيرًا فَحُدْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ وَأَنَّا نَرَبِكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ يوسف: ٧٨]:

قال ابن عاشور: «ووصفوا أباهم بثلاث صفات تقتضي الترقيق عليه، وهي: حنان الأبوة، وصفة الشيخوخة، واستحقاقه جبر خاطره لأنه كبير قومه، أو لأنه انتهى في الكبر إلى أقصاه، فالأوصاف مسوقة للحث على إطلاق سراح الابن».



# ﴿ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ وَأَبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَا فَحُدْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ يُوسِفَ: ٧٨]:

الاستعطاف وسيلة مشروعة للوصول للهدف، بشرط أن يُقصَد بها الرجل الشهم المحسن، وأما استعطاف اللئيم فذلٌ وخنوع لا يليق بمسلم.

#### اِنَّا نَرَىكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾[يوسف: ٧٨]: ﴿ إِنَّا نَرَىكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

تواتر الشهادات بالإحسان ليوسف عليه السلام! فهذه شهادة إخوته له بالإحسان، وهي الشهادة الثالثة، بعد شهادة الله له: ﴿وَكَنَالِكَ نَعَزِى ٱلْمُحَسِنِينَ ﴾[يوسف: ٢٢]، وشهادة صاحبيه في السجن: ﴿إِنَّا نَرَىٰكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾[يوسف: ٣٦].

﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ وَ اللَّهِ إِنَّا إِذًا لَظَالِمُونَ ﴾[يوسف: ٧٩]:

ما أجمل الصدق في المواقف كلها! لم يقل (من سرق) تحرزًا من الكذب.

﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُۥ إِنَّا إِذًا لَظَالِمُونَ ﴾[يوسف: ٧٩]:

التهاسكم مرفوض! هنا رسالتان: لا محاباة في أحكام الشرع، ولا تزر وازرة وزْر أخرى.

﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ وَ اللَّهِ إِنَّا إِذًا لَظَالِمُونَ ﴾[يوسف: ٧٩]:

ما يفعله بعض الظلمة من إلقاء القبض على بعض أقارب المتهم حتى يسلّم نفسه هو عدوان لا يقره شرع ولا عرف.





رُوِي أن الحجاج بن يوسف أمر بأخذ رجل فلم يجدوه، فأخذوا أخاه بدلًا منه، فقال له الحجاج لما رآه:

أما سمعت قول الشاعر:

جانيك من يجني عليك وقد .. تُعدي الصِّحاحَ مَبارِكُ الجُرُبِ ولَرُبَّ مأخوذٍ بذنب عَشيرة .. ونجا المقارِفُ صاحب الذنبِ!

فقال الرجل: ولكني سمعتُ الله يقول غير هذا!

قال الحجاج: وما يقول؟!

قال الرجل: قال عز وجل: ﴿ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا الْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ وَ اللّهِ أَبّا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ وَ إِنّا نَرَىٰكَ مِنَ اللّهِ أَن نَأْخُذَ إِلّا مَن وَجَدْنَا مَكَانَهُ وَ إِنّا فَرَىٰكَ مِن اللّهِ أَن نَأْخُذَ إِلّا مَن وَجَدْنَا مَكَانَا عَندَهُ وَإِنّا إِذًا لَظُالِمُونَ ﴿ [يوسف: ٢٨-٢٩]:، مَتَعَنَا عِندَهُ وَإِنّا إِذًا لَظُالِمُونَ ﴿ [يوسف: ٢٨-٢٩]:، فطلب الحجاج قائد الشرطة، فمثل بين يديه، فأمره بفك قيد الرجل، وبناء منزله، وزيادة عطائه، ثم أمر مناديًا أن ينادي في الناس: صدق الله وكذب الشاعر.

#### ﴿ فَلَمَّا ٱسۡتَئَسُوا مِنْهُ خَكَصُوا نِجِيًّا ﴾ [يوسف: ٨٠]:

آية من أبلغ آيات القرآن!

قال الإمام الثعالبي:

«من أراد أن يعرف جوامع الكلم، ويتنبه لفضل الاختصار ويحيط ببلاغة الإيجاز، ويفطن لكفاية الإيجاز، فليتدبر القرآن وليتأمل علوه على سائر الكلام.

ثم قال: فمن ذلك قوله تعالى في إخوة يوسف: ﴿ فَلَمَّا اللَّهِ عَالَى فِي إِخُوة يوسف: ﴿ فَلَمَّا اللَّهِ مَا لَهُ مَا مُنْهُ خَلَصُواْ نِجَيَّا ﴾، وهذه صفة اعتزالهم جميع







الناس، وتقليبهم الآراء ظهرًا لبطن، وأخذهم في تزوير ما يلقون به أباهم عند عودتهم إليه، وما يوردون عليه من ذكر الحادث، فتضمَّنَت تلك الكلمات القصيرة، معاني القصة الطويلة».

(PP)

ذكر القاضي عياض في كتاب (الشفا) في (بحث إعجاز القرآن): أن أعرابيًا سمع رجلًا يقرأ: ﴿ فَلَمَّا ٱسۡتَيْكَسُواْ مِنْهُ خَكَصُواْ نَجِيَّا﴾، فقال: أشهد أن مخلوقًا لا يقدر على مثل هذا.

#### وَ اللَّهُ ﴿ فَلَمَّا ٱسۡتَنَّ عُسُوا مِنْهُ ﴾ [يوسف: ٨٠]:

لم اختيار هذه الكلمة دون اختيار كلمة (يئسوا)، وهي أكثر اختصارا؟!

والجواب: زيادة السين والتاء في ﴿ اَسْتَيْعَسُوا ﴾ تدل على المبالغة، وهي تفيد أن اليأس قد بلغ منهم أعلى درجاته، بعد أن باءت كل محاولاتهم لإنقاذ أخيهم مع عزيز مصر بالفشل، وفي الآية بلاغة بالحذف، بدلًا من أن يقول: فلم استيئس إخوة يوسف من العزيز.

#### 

﴿ خَكَصُواً ﴾: بمعنى اعتزلوا، وأصله من الخلوص وهو الصفاء من الأخلاط، وهي أبلغ من قول: (انفردوا).

﴿ نِجَيّاً ﴾: منصوب لأنه حال أي انفردوا تناجيًا متشاورين في ما سيقولونه لأبيهم عند رجوعهم بشأن أخيهم، والنّجِي لفظ يوصف به مَنْ له نجوى، سواء كان واحدًا أو جماعة، كلفظ (عدو)، فهو مفرد ويُقصَد به الجماعة، ومثل قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَيِّكَ ثُم بَعَدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ [التحريم: ٤]، وهو من بلاغة القرآن.





#### السلام ﴿ قَالَ كَبِيرُهُمْ ﴾ [يوسف: ٨٠]:

لم يذكر اسمه؛ فليس المهم الأسماء بل الوقائع والأحداث.

#### الله ﴿ وَمِن قَبُّلُ مَا فَرَّطَتُمْ فِي يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٠]:

هنا بداية الإفاقة وصحوة الضمير! فهذا اتهام صريح لهم من كبيرهم بالتفريط في أخيهم يوسف، فإن توالي المصائب كفيل بإيقاظ بعض الضمائر، ووقوع الشدة قد يكون سبب التوبة، وعسى أن تكرهوا شيئًا وهو خير لكم.

# وَمَا شَمِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَاوَمَاكُنَّا لِلْغَيْبِ حَفِظِينَ ﴿ وَمَا شَمِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَاوَمَاكُنَا لِلْغَيْبِ حَفِظِينَ ﴿ وَمَا اللَّهُ السَّهَادة أَنْ تَكُونَ عَنْ مَشَاهَدة وعيان، (١٨]: الأصل في الشهادة أن تكون عن مشاهدة وعيان،

ولا تصح بغلبة الظن.

## وَمَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَاوَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَلِفِظِينَ ﴿ وَمَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَاوَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَلِفِظِينَ ﴾ [يوسف: ٨١]: قال الإمام القرطبي:

«تضمنت هذه الآية جواز الشهادة بأي وجه حصل العلم بها، وله ذا قال أصحابنا: شهادة الأعمى جائزة، وشهادة المستمع جائزة، وشهادة الأخرس إذا فهمت إشارته جائزة».

#### ﴿ وَمَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَنفِظِينَ ﴿

[يوسف: ٨١]: اتفق العلماء على أن القاضي يحكم بالظاهر والله يتولى السرائر؛ لذا يستند الحكم على البيِّنة وشهادة الشهود وغيرها من أحكام الظاهر، ولو كان الباطن والحقيقة على خلاف ذلك.

#### ﴿ وَمَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا ﴾ [يوسف: ٨١]:

آفة الأخبار رواتها، فلا تنقل إلا ما رأيتَ وتأكدت من صحته، وأكثر الناس يحدِّث بها فهم لا بها سمع أو رأى، وفارق شاسع بين الأمرين.



۳٤۱





#### (١٤١) ﴿ وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ ﴾ [يوسف: ٨١]:

قال ابن عاشور:

«احتراسٌ من تحقق كونه سرق، وهو إما لقصد التلطف مع أبيهم في نسبة ابنه إلى السرقة، وإما لأنهم علموا من أمانة أخيهم ما خالجهم به الشك في وقوع السرقة منه». والغيب: الأحوال الغائبة عن المرء، والحفظ هنا بمعنى العلم.

﴿ وَمَعْلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا. ﴾ [يوسف: ٨٦]: سوابق أعمالهم تلقي بالشك على كل تحركاتهم؛ لذا يستدعون الشهود لعلمهم أن الثقة فيهم معدومة.

﴿ وَسَّكِلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ﴾ [يوسف: ٨٦]: أي أهل القرية، أو أن المسألة واضحة مشتهرة تمامًا لدرجة أن الكل حتى الجهاد يعرف تفاصيلها.

> وَ اِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ [يوسف: ٨٦]: ومن الذي اتهمكم بالكذب؟! كاد المريب يقول: خذوني!

> > (١٤) ﴿فَصَبْرٌ جَمِيلُ ﴾ [يوسف: ٨٣]:

كيف اجتمعت مرارة الصبر مع الجال؟! والجواب: ليس هذا حاصلًا إلا في نفوس الموقنين، فإن حلاوة الأجر لديهم طغَت على مرارة الصبر.

﴿ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ [يوسف: ٨٣]: وصدق القائل:

اشْتَدِّي أَزْمَةَ تَنْفَرِ جِي ... قَدْ آذَنَ ليلُكِ بِالبَلَجِ وَفِيه تنبيه على ألا بقاء لمحنة كما ألا دوام لنعمة.



### لل القاء يوسف بإخوته مرة أخرى

#### اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ [يوسف: ٨٣]: ﴿ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾

دوام الحال من المحال، فلا يغترن أحدٌ بكثرة مال، ولا ييأس من ضيق حال.

خَفْ إذا أصبحت ترجو ... وارْجُ إن أصبحتَ خائف رُبَّ مكروهٍ مَحوفٍ ... فريد لله الطرائف

#### 

كل ما جرى ويجري وسيجري في هذا الكون إنها هو بعلم الله تعالى، ولحكمة بالغة، فلهاذا الاستغراق في الحزن؟! وفيم الاستسلام لليأس؟!

#### (٣٥) ﴿ يَكَأْسَفَى عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٤]:

فيه دليل على جواز التأسف والبكاء عند المصيبة، ولقد بكى النبي على على ولده إبراهيم، لكن لم يجزع ولم يسخط على قدر الله لا بقلبه ولا بلسانه، بل قال على:

«تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول إلا ما يرضي الرب، والله إنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون». صحيح الجامع رقم: ٢٩٣١.

#### ( و يَكَأْسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴿ [يوسف: ٨٤]:

قال ابن الجوزي:

«فإن قيل: هذا لفظ الشكوى فأين الصبر؟ فالجواب من وجهين: أحدهما: أنه شكا إلى الله لا منه.

والثاني: أنه أراد به الدعاء، فالمعنى: يا رب .. ارحم أسفي على يوسف».

#### ﴿ يَكَأَسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٤]:









كيف تأسف يعقوب على يوسف دون أخيه مع أن مصيبة فقد أخيه أحدث وبالتالي أشد أثرًا؟

والجواب: تكون أشد أثرًا إذا تساوت المصيبتان في القدر، لكن مصيبة فقد مصيبة فقد على قلب يعقوب من مصيبة فقد أخيه، مع تقادم عهدها إلى عشرات السنين.

#### ﴿ وَٱبْيَضَّتَ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ [يوسف: ٨٤]:

ابيضت عينا يعقوب ولم تبيض عينا يوسف، فارق بين الآباء والأبناء!

#### ﴿ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ [يوسف: ٨٤]:

كثرة البكاء لا تنافي الصبر الجميل، وقد طال بكاء يعقوب على يوسف سنين طويلة حتى فقد بصره، لكن ما فقد مع ذلك رجاءه وأمله.

#### 🐠 ﴿ فَهُو كُظِيمٌ ﴾[يوسف: ٨٤]:

علو الهمة في الحزن! فالكظيم هو من كظم حزنه، وما أظهر الشكاية لأحد من الخلق، بل اكتفى بالبكاء في خلوته، وبث شكواه إلى مولاه.

#### ﴿ وَالْواْ تَالِّهِ تَفْتَوُاْ تَذَكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَلِكِينَ ﴾ [يوسف: ٨٥]:

احذر شدة الحزن، فإنها تُدني صاحبها من الموت!

قال مجاهد:

الحرض: ما دون الموت أي قريبًا من الموت، ﴿ أَوْ تَكُونَ مِنَ الْحَرِضِ: مَا دون الموت أَوْ تَكُونَ مِنَ الميتين.



### الماء يوسف بإخوته مرة أخرى

### ﴿ وَاللَّواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُاْ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَالِكِينَ ﴾ [يوسف: ٨٥]:

ما أقبح مواساتكم! أما كان يجمل بكم أن تشاطروه أحزانه، بدلًا من هذا التأنيب؟! بدلا من أن يقولوا له: اصبر واحتسب، إذا بهم يشرّونه بالموت أو ما دون الموت!

الدرس: من لم يستطع البكاء مواساةً للمكروبين فليرحم الباكين، ومن لم يشعر بالألم فليشفق على المتألمين.

#### ﴿ قَالَ إِنَّمَا ۚ أَشَكُواْ بَثِّي وَحُرْنِيۤ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦]: قال القشرى:

«شكا إلى الله ولم يشْكُ من الله، ومن شكا إلى الله وصل، ومن شكا من الله».

#### وص ما الفارق بين البث والحزن؟!

قال الإمام الشوكاني: «ذكر المفسرون أن الإنسان إذا قدر على كتم ما نزل به من المصائب كان ذلك حزنًا، وإن لم يقدر على كتمه كان ذلك بثًا، فالبثُّ على هذا: أعظم الحزن وأصعبه».

رَهِ ﴾ ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَشَكُوا بَتِي وَحُرْنِي إِلَى اللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦]: بعض أوجاعك لن يفهمها البشر، ولا بمقدورهم أن يخفِّفوها.

رَاكِ ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَشُكُواْ بَتِّي وَحُرْنِيٓ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦]: لا تبث شكواك إلا للقادر على كشف بلواك!!

آلً ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَثِي وَحُرْنِي إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦]: شكواك إلى المحب تُحزِنه، وشكواك إلى الكاره تُسعِده، فلم ترفع الشكوى إلى غيرك؟!







#### 

قال ابن تيمية:

«أعظم ما يكون العبد قدرًا وحرمة عند الخلق: إذا لم يحتج اليهم بوجه من الوجوه، ومتى احتجت إليهم - ولو في شربة ماء - نقص قدرك عندهم بقدر حاجتك إليهم».

### الله مَن الله مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٨٦]: الله مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٨٦]:

قال أبو حيان: «أعلم من صنعه ورحمته وحسن ظني به أنه يأتي بالفرج من حيث لا أحتسب».

#### 🕬 ﴿ وَلَا تَأْيْتُ سُواْ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٧]:

أولياء الله يلتمسون الفرج عند ضراوة البلاء، فشيخ كبير يوصي أبناءه بعد أن كفَّ بصره من البكاء على فقد أبنائه الثلاثة، قائلًا: ﴿ وَلَا تَأْيِّعُسُواْ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ ﴾.

#### ﴿ وَلَا تَأْيُتُسُواْ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٧]:

لماذا نيأس من الإصلاح؟ هب أننا سوف لا نصل إلى شيء من النتائج، في يضيرنا؟ ألم نود لله الواجب؟ ألم نتحَرَّ الحق؟ ألم نؤدً الرسالة؟ ذلك حسبنا. (حسن البنا)

#### اَيوسف: ٨٧] ﴿ إِنَّهُ, لَا يَانِّعَسُ مِن رَوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧]: قال الرازي:

"واعلم أن اليأس من رحمة الله تعالى لا يحصل إلا إذا: اعتقد الإنسان أن الإله غير قادر على الكهال، أو غير عالم بجميع المعلومات، أو ليس بكريم، بل هو بخيل. وكل واحد من هذه الثلاثة يوجب الكفر، فإذا كان اليأس لا يحصل إلا عند حصول





أحدهذه الثلاثة، وكل واحد منها كفر، ثبت أن اليأس لا يحصل إلا لمن كان كافرًا».

#### الله ﴿ وَجِعْنَا بِبِضَاعَةِ مُّزْجَلَةٍ ﴾ [يوسف: ٨٨]:

ما أبأس الحال التي وصل إليها إخوة يوسف! وصفوا بضاعتهم بأنها مزجاة، ومعنى المزجاة على خمسة أقوال: قليلة أو رديئة أو كاسدة أو رثَّة أو ناقصة، والبضاعة المزجاة من مظاهر الشُّر الذي نزل بهم، وقدَّموا هذا الوصف لترقيق القلوب بين يدي طلبهم للطعام.

#### 

قال ابن الجوزي: «من تأمّل ذلّ إخوة يوسف؛ عرف شؤم الزلل».

#### ﴿ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٨٨]:

سبحان مغيِّر الأحوال! الأيدي التي ألقت يوسف في الجب هي نفس الأيدي التي امتدت إليه اليوم بالسؤال.

#### (۷۷) ﴿ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ۸۸]:

وفي طلب الصدقة هنا تعريض. قال ابن عاشور: «وطلبوا التصدق منه تعريضًا بإطلاق أخيهم؛ لأن ذلك فضل منه، إذ صار مملوكًا له كها تقدم».

#### الله ﴿ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٨٨]:

فائدة دُعائية! قال القرطبي:

«يُكرَه للرجل أن يقول في دعائه: اللهم تصدَّق علي. سمع الحسن رجلًا يقول: اللهم تصدَّق علي، فقال الحسن: يا هذا! إن الله لا يتصدق، إنها يتصدق من يبتغي الثواب، أما سمعت







قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَجُزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴾ [يوسف: ٨٨]. قل: اللهم أعطني وتفضل عليَّ».

﴿ قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَلِهِلُون ﴾ [يوسف: ٨٩]:الكريم لا يُكثر عتاب من يحب، بل يعذره، وانظر كيف نسب يوسف محاولة قتلهم له إلى الجهل!

﴿ إِذْ أَنتُمْ جَلِهِلُونَ ﴾ [يوسف: ٨٩]: ﴿ وَإِذْ أَنتُمْ جَلِهِلُونَ ﴾ [يوسف: ٨٩]:

ومن أجمل ما قيل في التهاس الأعذار:

إذا ما بدَتْ من صاحب لك زلةٌ ... فكنْ أنتَ محتالاً لزلَّته عذرا

أنا يوسف الذي ظلمتموه بكل ألوان الظلم، أنا ذلكم العاجِزُ الذي أردتم قتله، وإلقاءه في البئر، ثُمَّ صار اليوم إلى ما تشاهدون من المُلْك والسلطان؛ أردتم أمرًا وأراد الله أمرًا، فكان ما أراد الله.

هنا ظهر شعور الرحمة في قلب يوسف، ولم يتمالك نفسه، بعد أن تأثر غاية التأثر بالحالة التي رآهم عليها، والتي أعلنوا عنها: 

همسناواً همكنا الضّرُ الله يوسف: ٨٨]، واستعطفوه: ﴿وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٨٨]، فإذا بنبع العاطفة يتفجر في قلبه، ليكشف عن هويته، ويمدّ يد المصافحة لهم لنسيان الماضي الأليم وإرث العداوة القديم.

﴿ فَدُ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٩٠]:

يا سعدَ من منَّ الله عليه! قدْ مَنَّ اللهُ علينا بالخلاص مما ابْتُلينا



### لله المرابع الماء يوسف بإخوته مرة أخرى الماء يوسف بإخوته مرة أخرى

به من الظلم والإذلال، والاجتماع بعد الفُرقةِ، والعزَّةِ بعد الذِّلَّةِ، والعزَّةِ بعد الذِّلَّةِ، والأُنسِ بعْد الوَحْشَة.

#### اللهُ عَلَيْنَا ﴾ [يوسف: ٩٠]:

أدب الأنبياء يتمثل في رد الفضل في كل ما وصلوا إليه من خير إلى الله رب العالمين، فكانوا كلم از دادوا نِعَمًا، از دادوا تواضعًا وشكرًا.

#### اِنَّهُ، مَن يَتَّقَ وَيَصَّبِرُ ﴿ [يوسف: ٩٠]:

تعليل لجملة (مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا)، فبسبب التقوى والصبر منَّ الله عليهم.

﴿إِنَّهُ، مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجُر ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠]: على الداعية أن يغتنم الفرصة لإلقاء الموعظة، وهي عند تأثر السامع وانفعاله كها فعل ذلك يوسف حين قال: ﴿إِنَّهُ، مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجُر المُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠].

﴿ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصَّبِرَ فَإِنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجُرَ الْمُحَسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠]: التقوى هي الأبقى والسبب الأقوى، وعاقبة الصبر الجبر، وثواب التقوى والصبر نوعان: معجَّل في الدنيا، ومؤجَّل إلى يوم القيامة.

﴿ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠]: قال ابن تيمية:





«ومن احتمل الهوان والأذى في طاعة الله على الكرامة والعز في معصية الله - كما فعل يوسف عليه السلام وغيره من الأنبياء والصالحين - كانت العاقبة له في الدنيا والآخرة، وكان ما حصل له من الأذى قد انقلب نعيمًا وسرورًا ؛كما أن ما يحصل لأرباب الذنوب من التنعم بالذنوب ينقلب حزنًا وثبورًا».

# ﴿ إِنَّهُ، مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠]: شُنَّة إلهية جارية!

قال ابن القيِّم:

«هذه عادة الله سبحانه في الغايات العظيمة الحميدة: إذا أراد أن يوصل عبده إليها هيَّا لها أسبابًا من المحن والبلايا والمشاق، فيكون وصوله إلى تلك الغايات بعدها؛ كوصول أهل الجنة إليها بعد الموت وأهوال البرزخ والبعث والنشور والموقف والحساب والصراط، ومقاساة تلك الأهوال والشدائد، وكا أدخل رسول على إلى مكة ذلك المدخل العظيم، بعد أن أخرجه الكفار ذلك المحرج، ونصره ذلك النصر العزيز، بعد أن قاسى مع أعداء الله ما قاساه».

و قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْ نَاوَإِن كُنَّا لَخَطِعِين ﴾ [يوسف: ٩١]: علموا اليوم أن حقيقة الإيثار الإلهي ليست بالغني والقصور،إنهاهي بالتقوى والصبروهما مفتاح الأجور.

### ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْ نَاوَ إِن كُنَّا لَخَعْطِعِينَ ﴾ [يوسف: ٩١]: هذه كلمة مباركة!

كان أبو سفيان بن الحارث وعبد الله بن أبي أمية من أشد الناس عداوة وإيذاء للنبي على أفقبلا على الرسول على أغرض عنها، فلجأ أبو سفيان لابن عمه على بن أبي طالب، فقال على لأبي سفيان: ائت رسول الله على من قبل وجهه، فقل له ما قال إخوة يوسف ليوسف: ﴿ قَالُواْ تَاللّهِ لَقَدُ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنّا ليوسف: ﴿ قَالُواْ تَاللّهِ لَقَدُ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنّا ليوسف: ﴿ قَالُواْ تَاللّهِ لَقَدُ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنّا ليوسف: ﴿ فَا لَهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنّا لَهُ لِي مَن إِن لا يرضى أن يكون أحد أحسن قولًا منه، ففعل لخطوين ﴾، فإنه لا يرضى أن يكون أحد أحسن قولًا منه، ففعل ذلك أبو سفيان، فقال له النبي علي الرّبحويين ﴾.

انظر كيف مسحت كلمة واحدة عشرين عامًا من العداوة؛ لأن صاحبها هو صاحب أعلى همَّة بشرية، فلا يرضى أن يكون أحدٌ أحسن منه قولا، وهذا ما أدركه على .

- رم فَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْمُوَمَّ يَغْفِرُ ٱللهُ لَكُمُ ﴿ [يوسف: ٩٦]: من أتاك معتذرًا ، فلا تكثر عليه اللوم، يكفيه ما به من ندم.
- وَهَ فَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمُ ﴿ ايوسف: ٩٦]: عدم التعيير خلق إيهاني رفيع! ولو كان متعلقًا بأكبر الكبائر! ففي الحديث: «إذا زنَت أَمَة أحدكم، فتبيَّن زناها، فليجلدها، ولا يُشرِّب». صحيح الجامع رقم: ٥٨٧ ، أي لا يوبِّخها ولا يعيِّرها بعد إقامة الحد، وقالوا: وسبب ذلك ستة أشياء:

أحدها: لأن المقدور كائن.

والثاني: لأن الهوى غالب.









والثالث: لأنها نالت عقوبتها الشرعية، فلا يُزاد عليها.

والرابع: أنها ربها تكون قد ندِمت وتابت.

والخامس: أنه ربها سمع تعييره لها من لم يكن يعلم حالها. والسادس: أن المعيِّر لها لا يأمن أن يُبتَلى بها عيَّرها به.

﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَوْمَ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴿ [يوسف: ٩٦]: النفوس الكبيرة تتسامى فوق الجراح، وتتناسى الآلام، وتغفر زلات الكرام.

(اوس) ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْمُوْمِ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمْ ﴾ [يوسف: ٩٦]: ما أعظم تحقيق يوسف لمقام الفتوة، في الفتوة؟! جاء في تعريفها في مدارج السالكين: «أن تقرّب من يقصيك، وتُكرِم من يؤذيك، وتعتذر إلى من يجني عليك، وهذه تتضمن الإحسان إلى من أساء إليك، ومعاملته بضد ما عاملك به، فيكون الإحسان والإساءة بينك وبينه خطتين. فخطتك: الإحسان، وخطته: الإساءة».

وَا ذُهَ بُوا بِقَمِيصِي هَاذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ [يوسف: ٩٣]:كما كان قميص يوسف سببًا في حزن يعقوب، كذلك كان سبب فرحته، فأمْرُ الله إذا نفذ، جاء من أي طريق.

﴿ إِنِّى لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٩٤]: لم يقل: أشم أو أحس دلالة على يقينه وثقته، فللفرج رائحة لا يجدها إلا الموقنون.

﴿ إِنِّ لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٩٤]:

هذه معجزة يعقوب! قال الرازي: «إنه تعالى أوصل تلك الرائحة إليه من الله على سبيل إظهار المعجزات، فإن وصول الرائحة إليه من



# الله المسلمة أخرى القاء يوسف بإخوته مرة أخرى

هذه المسافة البعيدة أمر مناقض للعادة، فيكون معجزة، ولا بد من كونها معجزة لأحدهما، والأقرب أنه ليعقوب عليه السلام».

- وَ فَالُواْ تَاللَهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ اللّهَ دِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله القديم وجوب التأدب مع الأنبياء! قال قتادة: «لفي حبك القديم لا تنساه ولا تذهل عنه، قالوا كلمة غليظة، ولم يكن يجوز أن يقولوها لنبي الله».
- وَ الْوُاْ تَالِيَهِ إِنَّكَ لَغِي ضَكَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ﴿ [يوسف: ٩٥]: لقد كان إخوة يوسف معه في مصر، فمن الذي قال هذا الكلام ليعقوب وهو في الشام؟!

إنهم أحفاده، وكانوا أشد سفاهة وجفاء وغلظة من آبائهم، فقد قدَّموا القسَم بالله أن يعقوب في ضلال مبين، في حين قال آباؤهم: ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [يوسف: ٨]، وكان كلام آبائهم في حق أبيهم يعقوب في غيبته، بينها الآحفاد واجهوا جدَّهم بهذا الوصف الشائن في وجهه.

(۳۹) ﴿ فَلَمَّا أَن جَاءَ ٱلْبَشِيرُ ٱلْفَنهُ عَلَى وَجُهِهِ عِ ﴾ [يوسف: ٩٦]: كل حرف في القرآن له دور! وليس ثمة حرف في كتاب الله ليس له دور أو فائدة، فالفاء في بداية هذه الآية أفادت أن مجيء البشير وقع دون أدنى تراخ.

﴿ وَالَ أَلَمُ أَقُل لَكُ مُ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٩٦]: يقول الشيخ الشعراوي:

«فإذا جاءكم خبر من معصوم؛ فإياكم أن تقفوا بعقولكم فيه؛ لأن العقول تأخذ مُدْركات الأشياء على قَدْرها، وهناك أشياء فوق مُدْركات العقول.







تُكذِّبوه؛ سواء فهمتم ما حدَّثكم عنه، أو لم تستوعبوا حديثه». و قَالُواْ يَكَأَبَانَا ٱسۡتَغۡفِر لَنَا ذُنُوبَنَاۤ إِنَّا كُنَّا خُطِئِينَ ﴿ [يوسف: ٩٧]: العبرة بكمال النهاية! قال السعدى:

«العمرة في حال العبد بكمال النهاية، لا بنقص البداية، فإن أولاد يعقوب عليه السلام جرى منهم ما جرى في أول الأمر، مما هو أكبر أسباب النقص واللوم، ثم انتهى أمرهم إلى التوبة النصوح، والسماح التام من يوسف ومن أبيهم، والدعاء لهم بالمغفرة والرحمة، وإذا سامح العبد عن حقه، فالله خير الراحمين».

- (٤٠) ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَاۤ إِنَّا كُنَّا خُطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]: الإقرار بالذنب أول خطوة في طريق التوبة، وهو ضرب من ضروب الاستغفار، وأما الإنكار فمن سيات الفجار لا الأبرار.
- (٤٠) ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا ٱسۡتَغۡفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَاۤ إِنَّا كُنَّا خَاطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]: اقتصر واعلى استدعاء الاستغفار، دون طلب الصفح من أبيهم، لأنهم كانوا على ثقة مِن عفوه وصفحه، لعلمهم برقة قلب الأب وشفقته بأبنائه.
- (٢٠٠٠) ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا ٱسۡتَغۡفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَاۤ إِنَّا كُنَّا خَطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]: قـال المهايمي: «صرَّحـوا بالذنـوب دون ذكـر الـرب: ﴿ ٱسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾، لمزيد اهتمامهم بها، وكأنهم غلب عليهم النظر إلى قهره، وصِرَّح يعقوب بذكر الرب دون (ذكر) الذنوب: ﴿سَوْفَ أَسَّتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيٓ ﴾، إذ لا مقدار لها بالنظر إلى رحمته التي ربّي بها الكل».





# ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا ٱسۡتَغَفِرَ لَنَا ذُنُوبَنَاۤ إِنَّا كُنَّا خَطِئِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]: درس مؤلم تعلَّموه، وإلينا أهدوه: لا تقع في ما يوجِب عليك الاعتذار، وفي الحديث: «إياك وكل ما يُعتَذَر منه» السلسلة الصحيحة رقم: ٣٥٤.

- ﴿ قَالُوا يَتَأَبَانَا ٱسۡتَغۡفِر لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ [يوسف: ٩٧]: فيه استحباب التبرك بدعوات الصالحين واستغفارهم.
- ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمُ رَبِّ إِنَّهُ, هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [يوسف: ٩٨]: قال عبد الله بن مسعود: أخَّرَهم إلى السَّحر.

قال محارب بن دثار: كان عَمُّ لِي يأتي المسجد، فسمع إنسانًا يقول: اللهم دعوتني فأجبت، وأمرتني فأطعت، وهذا سحَر، فاغفر لي. قال: فاستمع الصوت، فإذا هو من دار عبد الله بن مسعود ، فسأل عبد الله عن ذلك، فقال: «إن يعقوب أخّر بنيه إلى السّحر بقوله: ﴿سَوْفَ ٱستَغُفِرُ لَكُمُ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٩٨]».

(3) ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسَتَغَفِرُ لَكُمْ رَبِّي ﴾ [يوسف: ٩٨]:

وعدهم بالاستغفار في المستقبل، أي سيلازم الاستغفار لهم الآن ومستقبلًا، إشارة إلى عظم الذنب الذي ارتكبوه، والدرس: بعض الذنوب يحتاج استغفارًا كثيرًا!









#### المقطع التاسع

## اجتماع شمل العائلة

الآيات (٩٩ ـ ١٠٢)









﴿ فَكُمَّا دَخُلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَيْ إِلَيْهِ أَبُونِهِ ﴾ [يوسف: ٩٩]: لم خصَّ الأبوين بالذِّكر؟! قال الآلوسي: «لأنها ذاقا طعم مرارة الفراق، فخصَّهُما من بينهم بمزيد الدنو يوم التلاق».

﴿ وَقَالَ ٱدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾[يوسف: ٩٩]: تأملوا أدب النبوة، فقد قدَّم مشيئة الله لأن الأمور كلها بيد الله، ولا بد للعبد أن يقدِّم المشيئة الربانية في الأمور كلها، وإلا وكله الله إلى نفسه، فأحاط به الفشل.

وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَلَا تَأْوِيلُ رُءْ يَنِيَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّ حَقًّا ﴾ [يوسف: ١٠٠]:قد يتأخر تأويل الرؤى عشرات السنين. قال ابن عباس: «كان بين رؤيا يوسف ومصير أبيه وإخوته إليه

الله ﴿ وَقَالَ يَكَأَبَتِ هَلَا تَأْوِيلُ رُءْ يَنِي مِن قَبَلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّ حَقًّا ﴾ [يوسف: ١٠٠]: يرى الصالحون كثيرًا من الرؤى المبشّرة بتفريج الكرب ونزول النصر، فإذا تأخر الأمر دبُّ اليأس إلى القلوب، وتسلل الشك في الموعود، وننسى أن رؤيا يوسف تحققت بعد مضي عشرات السنين.

٤١٢ ﴿ وَخَرُواْ لَهُ مُ سُجَّدًا ﴾ [يوسف: ١٠٠]:









الحسود لا يسود!

قال القشيري:

«لما حسدوا يوسف على تقديم أبيهم له لم يرض - سبحانه حتى أقامهم بين يدي يوسف عليه السلام، وخرّوا له سجّدًا ليعلموا أن الحسود لا يسود، ويقال: أطول الناس حزنًا من أراد تأخير من قدَّمه الله، أو تقديم من أخّره الله، فإخوة يوسف عليه السلام - أرادوا أن يجعلوه في أسفل الجبّ فرفعه الله فوق سرير الملك».

#### ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِيَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾ [يوسف: ١٠٠]:

قال الزركشي: «ولم يذكر خروجه من الجب، مع أن النعمة فيه أعظم، لوجهين:

أحدهما: لئلا يستحيي إخوته، والكريم يغضي عن اللوم، ولاسيا في وقت الصفاء.

والثاني: لأن السجن كان باختياره، فكان الخروج منه أعظم، بخلاف الجب».

#### (٤١٤ ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِيَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾ [يوسف: ١٠٠]:

الإحسان (بالباء) يدل على شدة الملازمة والالتصاق، وهذا إقرار من يوسف بأن إحسان الله لم يفارقه لحظة من اللحظات، فصاحبَه في حياته كلها منذ الرؤيا التي رآها، ثم إلقائه في البئر، وبيعه بثمن بخس، وخدمته في بيت العزيز، وصرفه عن فتنة امرأة العزيز، وحتى في دخوله السجن إلى أن صار عزيز مصر، وجمعه الله بأسرته، فقوله: ﴿ أَحُسَنَ فِي مُ تدل على قرب المحسِن (الله) من المحسَن إليه (يوسف) ، بعكس (أحسن إليك)، فتشعر





بتباعد ما بين (المحسن) و(المحسن إليه) كما قال الشيخ رشيد رضا؛ لذا استعملها مع قارون حين أنكر نعمة الله عليه، فقال: ﴿وَأَحْسِن كُمَّا أَحْسَنَ ٱللّهُ إِلَيْكَ ﴾ [القصص: ٧٧] ليدل على بُعْد قارون عن الله، فكانت نعم الله عليه استدراجًا لا إكرامًا.

#### (١٥٥ ﴿ وَجَاءً بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُو ﴾ [يوسف: ١٠٠]:

قال العكرمة القاسمي: «يُستدَلُّ به على أنَّ الانتقالَ من البدو نعمةٌ، وذلك لما يلحقُ أهلَ البادية من الجفاء، والبُعد عن موارد العلوم، وعن رَفاهة المدنيَّة، ولُطف المعاشرة، والكالت الإنسانية».

- (٤١٦ ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَزَغَ ٱلشَّيْطَانُ بَيِّنِي وَبَيْنَ إِخُوتِ ﴾ [يوسف: ١٠٠]: وصف محاولات قتلهم له بأنها نزغات شيطان! نفوس كبيرة.
- ﴿ مِنْ بَعَدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِ ﴿ يوسف: ١٠٠]: جعل نفسه طرفًا في الأمر، وساوى بين نفسه المجني عليها والجناة، مواساة لهم، وتلطفًا معهم!!
- ﴿ مِنْ بَعْدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِ ﴿ يوسف: ١٠٠]: بدأ بنفسه وكأنه المذنب! فها أرق مشاعره، وأنبل أخلاقه!
  - (٤١٩ ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِّمَا يَشَاءُ ﴾ [يوسف: ١٠٠]:

لا يلمح لطف الله إلا من نظر في حكمة الله، وأيقن أن قضاءه كله خير.

﴿رَبِّ قَدُّ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ [يوسف: ١٠١]: التحدث بنعمة الله مستحب، بشرط ألا يصاحبه كبر أو فخر أو رياء، وقد حدَّث النبي على الله عليه، فقال:

«إني لأول الناس تنشق الأرض عن جمجمتي يوم القيامة ولا فخر، وأُعْطَى لواء الحمد ولا فخر، وأنا سيد الناس يوم القيامة





اجتماع شمل العائلة

ولا فخر، وأنا أول من يدخل الجنة يوم القيامة ولا فخر، وإني آتي باب الجنة فآخذ بحلقها». صحيح الجامع رقم: ١٩١

#### (٤٦) ﴿ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ [يوسف: ١٠١]:

تواضع يوسف! وهو الذي لم تعرض له رؤيا إلا أوَّلها، ومع هـذا يُعلِن أنه لا يعلم إلا بعـض علـم التأويـل، فقولـه: ﴿ مِن ﴾ للتبعيض، وهو من أدب النبيين أثناء مناجاة الرب العظيم.

#### (٤٢٦) ﴿ قُوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]: هـذه أسمى أمنيات الأنبياء، ومع هذا فلا تخطر على بـال كثير من الخلق!

الله المُوتَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴿ يُوسَف: ١٠١]:

رُوي في تفسير البغوي أن يعقوب قال للبشير حين جاءه بقميص يوسف: کیف ترکت یو سف؟

قال: إنه مَلك مصر.

فقال يعقوب: ما أصنع بالمُلْك؟! على أي دين تركته؟

قال: على دين الإسلام.

قال: الآن تمت النعمة.

#### ٤٢٤ ﴿ قَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]:

هذه دعوة يوسف عليه السلام بعد أن تربع على عرش مصر وملك خزائنها، دلالـة عـلى زهـده في الملـك، وشـوقه إلى لقـاء الرب، وإيشار الدار الآخرة.

#### (٤٢٥) ﴿ قُوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]:

الامتحان الأخير! قال السعدى: «أي: أدِم عليَّ الإسلام وثبِّتني عليه حتى تتوفاني عليه، ولم يكن هذا دعاء باستعجال الموت».









وكأن الصالحين سبقوه، وهو يريد اللحاق بهم، فما أعظم التواضع!

﴿ رَبِّ قَدُ ءَاتَيْتَنَى مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن يَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَتَ وَلِيِّ . فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ ۗ تَوَفَّنِي مُسَلِّمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّىٰلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]: من آداب الدعاء! انظر كيف قدُّم يوسف الثناء على الدعاء، وهذا من الأدب النبوي الذي يوفق الله إليه من اصطفى من عباده ورضي عنه من أوليائه.

﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴿ يوسف:١٠٢]: نبأ يوسف غيب لم تكن لتعرفه يا محمد إلا بالحضور والمشاهدة أو عن طريق الوحي، وبما أنك لم تحضره، فما هو غير الوحي أخبرك به، وليس المراد نفي حضور النبي ﷺ مشهد المكر بيوسف فقط، بل نفي حضوره سائر المشاهد، لكنه خصَّ مشهد المكر بالذكر لأنه أخفى المشاهد وأولها.

(٤٢٩) ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرُهُمْ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٢]: قال الطاهر بن عاشور: «وهذه الجملة استخلاص لمواضع العبرة من القصة، وفيها منة على النبي عَلَيْ، وتعريض بالمشركين بتنبيههم لإعجاز القرآن من الجانب العلمي، فإن صدور ذلك من النبي عَلَيْ الأمي آية كبرى على أنه وحي من الله تعالى، ولذلك عقَّب بقوله: ﴿ وَمَاۤ أَكُثُرُ ٱلنَّآسِ وَلَوَ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف:١٠٣]».



#### المقطع التاسع

## خلاصة العِبَر من أحلى السور الآيات (١١٠٣)

لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِيَ الْأَلْبَابِ لِأُولِيَ الْأَلْبَابِ





#### (٣٤) ﴿ وَمَا آَكُ أَلْنَاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣]: قال الآلوسي ما ملخصه:

سألت قريش واليهود رسول الله على عن قصة يوسف، فنزلت مشروحة شرحًا وافيًا، فأمّل النبي على أن يكون ذلك سببًا في إسلامهم، فلم لم يفعلوا حزن على فعزّاه الله تعالى بذلك.

(١٠٣) ﴿ وَمَا أَكُنُّ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣]: كثير من الناس لن يَصِلوا إلى ساحل الإيهان، ولو حرص خير المرسلين على أن يكونوا مؤمنين، وفي هذا تسلية لكل داعية أعرض عنه المدعوّين، أن هذا ميراث الأنبياء والمرسلين.

(٣٦) ﴿ وَمَا أَكُنُّ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣]: الاستدلال على صحة مذهب أو حزب أو جماعة بكثرة الأتباع فقط خطأ بالغ، فالكثرة غالبًا ما تميل إلى غير الحق.

﴿ وَمَا تَسَّئُلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ [يوسف: ١٠٤]: الداعية الذي يقصد التربح من وراء دعوته يسقط سقوطًا مريعًا من أعين الناس.

وَمَا تَسْعَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ [يوسف: ١٠٤]: عفاف الدعاة! قال بعض اليانين: «في الآية دليل علي أن من تعليم ووعظ، فإن عليه اجتناب ما يمنع من قبول كلامه».

وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾[يوسف: ١٠٥]:



# 🥊 خلاصة العِبَر من أحلى السور

من أغمض عينيه لم يستمتع بضوء نهاره، وكذلك من قصَّر في تفكره واعتباره لم يحظ بكنز عرفانه واستبصاره.

#### الله ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِ اللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشَرِكُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٦]: قال القشيري: «الشِّرك الجالُّ أن يتَّخِذ من دونه -سبحانه-معبودًا، والشِّرك الخفي أن يتخذ بقلبه عند حوائجه من دونه-سبحانه- مقصودًا».

ومن الشرك الخفي ما قاله الحسن في هذه الآية: «ذاك المنافق، يعمل إذا عمل رئاء الناس، وهو مشرك بعمله».

#### ﴿ أَفَأُمِنُواْ أَن تَأْتِهُمْ غَاشِيَةٌ مِّنْ عَذَابِ ٱللَّهِ أَوْ تَأْتِيهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْغُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٧]:

يقول إسهاعيل حقى:

«فإن قيل: أما يـؤدي قوله: ﴿ بَغْتَةً ﴾ مؤدَّى قوله ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾، فيُستغنى عنه؟!

قيل: لا، فإن معنى قوله: ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾: وهم غافلون؛ لاشتغالهم بأمور دنياهم، وفي الحديث: (موت الفجأة أخذة أسيف) أي غضبان، يعني موت الفجأة أثر غضب الله على العبد، والفجاءة أو الفجأة هي البغتة دون تقدم مرض ولا سبب، وإنما كُرِه (موت الفجأة) لئلا يلقى المؤمن ربه على غفلة من غير أن يقلُّم لنفسه عذرًا، ويُجلِّد توبته، ويرُدَّ مظالمه».

(٣٧) ﴿ قُلْ هَلَذِهِ - سَبِيلِي آَدَعُوٓ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨]: استدلوا بهذه الآية على وجوب الدعوة إلى الله، فقالوا: حقَّ على من اتبعه أن يدعو إلى ما دعا إليه، ويُذكِّر بالقرآن.







#### اللهُ ﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف: ١٠٨]:

كثير من إعراض الخلق هو من ضعف بصيرة الدعاة! قال الإمام البقاعي: «﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ أي حجة واضحة من أمري بنظري الأدلة القاطعة والبراهين الساطعة، وترك التقليد الدال على الغباوة والجمود».

#### (٤٤) ﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف: ١٠٨]:

يقول الشيخ محمد الغزالي: «أنا لا أخشى على الإنسان الذى يفكّر وإن ضلّ الأنّه سيعود إلى الحق، ولكني أخشى على الإنسان الذي لا يفكّر وإن اهتدى، لأنّه سيكون كالقشة في مهب الريح».

#### ﴿ وَمَا آرُسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوُّحِى إِلَيْهِم مِّنَ أَهَـٰلِ ٱلْقُرُىٰ ﴾[يوسف: ١٠٩]:

#### قال القرطبي:

«من أهل القرى: يريد المدائن، ولم يبعث الله نبيًّا من أهل البادية لغلبة الجفاء والقسوة على أهل البدو، ولأن أهل الأمصار أعقل وأحلم وأفضل وأعلم. قال الحسن: لم يبعث الله نبيًّا من أهل البادية قط، ولا من النساء، ولا من الجن».

#### ﴿ أَفَكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَـنَظُّرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ ﴿ [يوسف: ١٠٩]:

عبادة التفكر أجلُّ العبادات، وهي تاج عبادات القلوب، وإن آثار الأمم البائدة يقدح زناد الفكر للاعتبار، وعدم السقوط في نفس الأخطاء والتكرار، وهذه من سمات العقلاء فضلًا عن الأبرار.



#### خلاصة العِبَر من أحلى السور المالي السور

#### ﴿ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ ﴾

[يوسف: ١١٠]: أفضل ما قيل في هذه الآية هو قول عائشة رضي الله عنها: معاذ الله! لم تكن الرسل تظن ذلك بربها، فقال لها عروة بن الزبير: فها هذه الآية؟!

قالت عائشة: «هم أتباع الرسل الذين آمنوا بهم، وصدَّقوهم، وطال عليهم البلاء، واستأخر عنهم النصر، حتى إذا استيأس الرسل ممن كذَّبهم من قومهم، وظنَّت الرسل أن أتباعهم قد كذَّبوهم جاءهم نصر الله عند ذلك».

﴿ حَتَّىٰ إِذَا ٱسۡتَيَٰعُسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواۤ أَنَّهُمۡ قَدَ كُذِبُواْ جَاءَهُمۡ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَاعَنِ ٱلْقَوَّمِ جَاءَهُمۡ نَصَّرُنَا فَنُجِّى مَن نَشَآةً وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَاعَنِ ٱلْقَوَّمِ اللهُ عَلَيْكُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَاعَنِ ٱلْقَوَّمِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

قال صاحب الظلال:

«تِلك سُنَةُ الله في الدَّعوات؛ لا بُدَّ مِن الشَّدائدِ، ولا بُدَّ مِن الكُروب، حتَّى لا تَبْقى بقيَّةٌ مِن جُهْدٍ، ولا بقيَّةٌ مِن طاقة، ثمَّ يجيءُ النَّصرُ بعدَ اليأسِ مِن كلِّ أسبابِه الظَّاهرةِ الله، فينجو التَّتي يَتعلَّقُ بها النَّاس، يجيءُ النَّصرُ مِن عِندِ الله، فينجو الني يَتعلَّقُ بها النَّاس، يجيءُ النَّصرُ مِن عِندِ الله، فينجو الله ينتجون مِن الهلاك الذي يأخُذ الله المُكذِّبين، وينجون مِن البطش والعَسْف الذي يُسلِّطه المُكذِّبين، وينجون مِن البطش والعَسْف الذي يُسلِّطه عليهم المُتجبِّرون، ويَحِلُّ بأس الله بالمجرمين، مُدمِّرًا ماحِقًا، لا يقفون له، ولا يَصدُّه عنهم وليُّ ولا نصير؛ ذلك كي لا يكون النَّصر رخيصًا، فتكون الدَّعواتُ هَزْلًا، فلو كي لا يكون النَّصر رخيصًا لقام في كلِّ يوم دَعِيُّ بدَعوةٍ لا تكلِّفُه شيئًا، أو تكلِّفُه القليل».





# ﴿ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصْمُرُنَا ﴾ [يوسف: ١١٠]:

لا يوجد أداة عطف بين (كُذِبُوا) و (جَاءَهُم) إشارة إلى نزول النصر فورًا ، وبلا تريث أو تأخير.

# (٤٤) ﴿ لَقَدُكَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [يوسف: ١١١]: قال القشيري:

«عِبْرة منها للملوك فى بسط العدل كما بسط يوسف عليه السلام، وتأمينهم أحوال الرعية كما فعل يوسف حين أحسن إليهم. وعِبْرة فى قصصهم لأرباب التقوى، فإن يوسف للما ترك هواه رقّاه الله إلى ما رقّاه.

وعِبْرة لأهل الهوى فيما في اتباع الهوى من شدة البلاء، كامرأة العزيز لما اتبعت هواها لقيت الضر والفقر.

وعِبْرة للماليك في حضرة السادة، كيوسف لما حفظ حرمة زليخا مُلِّك مُلْكَ العزيز، وصارت زليخا امرأته حلالًا.

وعِبْرة فى العفو عند المقدرة، كيوسف عليه السلام حين تجاوز عن إخوته.

وعِبْرة فى ثمرة الصبر، فيعقوب لما صبر على مقاساة حزنه ظفر يومًا بلقاء يوسف عليه السلام».

#### ﴿ لَقَدُكَا كَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ ﴾ [يوسف: ١١١]:

ما الفائدة من أي قصة إن لم نأخذ منها العبرة؟! والعِبرة مشتقة من عبور البحر، فكأن قارئ التاريخ يعبر إلى أحداثه ليرجع منها بالدروس التي تنفعه في حاضره ومستقبله،



ومعلوم أن التاريخ يعيـد نفسـه.

#### ﴿ لَقَدُكَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ ﴾ [يوسف: ١١١]:

لن تعيش مئات الأعوام، لكنك تستطيع الحصول على خبرة مئات الأعوام، وذلك بالنظر في قصص السابقين وتجارب الماضين، وصدق الشاعر:

ليس بإنسانٍ ولا عاقل .. من لا يعي التاريخ في صدره ومن درى أخبار من قبله .. أضاف أعهارًا إلى عمره

#### وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يوسف: ١١١]:

ليس هدى ورحمة للجميع، بل للمؤمنين فحسب؛ ولذا لا ينتفع الجميع بالقرآن، فمن لا يفهم ما يقرأ ﴿ كَمْثُلِ الْجِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾[الجمعة: ٥]، والبعض كالحمار الوحشي يهرب من القرآن إذا سمِعه ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةٌ ﴾ [المدثر: ٥٠].. أمثال هؤلاء لا يهتدون بالقرآن.

#### خلاصة الخلاصة! قال ابن الجوزي:

"قرأت سُورة يوسُف عليه السَّلام، فتعجَّبْتُ مِن مدحه عليه السَّلام على صَبْرِه، وشَرْحِ قصَّته للنَّاس، ورَفْع قدْرِه بترك ما ترك، فتأمَّلْتُ خبيئة الأمر فإذا هي مُخالفة للهوى المكروه، فقلتُ: واعجبًا! لو وافق هواه، من كان يكون؟! ولَّا خالفه لقد صار أمره عظيمًا؛ تُضْرَب الأمثال بصبره، ويُفْتَخَر على الخلق باجتهاده، وكلُّ ذلك قد كان بصبر ساعة، فيا له عِزَّا وفَخْرًا أن علك نفسك ساعة الصَّبر عن المحبوب وهو قريب».





### يا يوسف هذه الأحلام..

مزِّق أوهام الضعف والاستسلام وكن دواء ما أصاب أمتنا من أحزان وآلام.. كل الإنجازات العظيمة بدأ بحلم من الأحلام.. وبالإيمان والمثابرة صارت حقيقة بعد أن ظنها كثيرون وهمًا من الأوهام. أحلام اليوم حقائق الغد. فعِش أحلامك ثم حققها؟ وحدِّد أمالك ثم أنجِزْها. قد سبقك في هذا الميدان من لا يؤمن بإله.. ولايرجو جنة ولارضامولاه فكيف التأخريا خاطب الجنة وطالب الرضوان؟







# - Cmisopi -

| يوسف أيها الصديق٣                                    |
|------------------------------------------------------|
| أحاديث نبوية يوسفية                                  |
| مقاطع السورة٥                                        |
| المقدمة                                              |
| المقطع الأول:                                        |
| من ملامح إعجاز القرآن ، الآيات [١-٣]                 |
| المقطع الثاني:                                       |
| رؤيا يوسف عليه السلام ، الآيات [٤.٥]٥١               |
| المقطع الثالث:                                       |
| خيوط مؤامرة الإخوة ، الآيات [٧-٢]                    |
| المقطع الرابع:                                       |
| فتنة امرأة العزيز ، الآيات [٢١ ـ ٣٤]                 |
| المقطع الخامس:                                       |
| يوسف خلف القضبان ، الآيات [٣٥ ـ ٤٢]                  |
| المقطع السادس:                                       |
| رؤيا الملك بواية بوسف إلى المُلْك ، الآيات [٤٣ ـ ٥٣] |











| المقطع السابع:<br>استلام الحكم ، الآيات [٥٠ ـ ٥٠]                  |
|--------------------------------------------------------------------|
| المقطع الثامن:<br>لقاء يوسف بإخوته مرة أخرى ، الآيات [٥٨ ـ ٩٨]     |
| المقطع التاسع: اجتماع شمل العائلة في مصر، الآيات [٩٩ ـ ١٠٢]        |
| المقطع العاشر:<br>خلاصة العِبَر من أحلى السور ، الآيات [١٠٣ ـ ١١١] |
| يا يوسف هذه الأحلام                                                |





